
1 - Rekonstruksi Maslahah Mursalah dalam Istinbāṭ Hukum Ekonomi Syariah di Indonesia 

 
 

 
 
 

GERECHTIKEIT JOURNAL 
Vol 01, No. 01, 2025, pp. 01-17 

https://journal.inacexter.com/index.php/gerechtikieit 
©International Academic Research Center 

 

Rekonstruksi Maslahah Mursalah dalam Istinbāṭ 
Hukum Ekonomi Syariah di Indonesia 

Dian Permata Putri1, Zulbaidah2, Dadang Syaripudin 3 
123Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 

1 permata.yan92@gmail.com ; 2 Zulbaidah@uinsgd.ac.id, 3 dadangsyaripudin@uinsgd.ac.id 
* Corresponding Author 

Nomor Handphone (Untuk Keperluan Koordinasi) : 082248846585 
 
Abstract: The rapid development of Islamic economics in Indonesia has introduced various financial products 
and transactional mechanisms that lack direct equivalents in classical fiqh literature. In such contexts, 
Maslahah Mursalah is frequently employed as a basis for legal reasoning, although its methodological 
justification is not always explicitly articulated in fatwas or regulatory frameworks. This study aims to analyze 
the concept of Maslahah Mursalah within the framework of classical uṣūl al-fiqh, to examine its patterns of 
application in contemporary Islamic economic law in Indonesia, and to formulate a methodological 
reconstruction grounded in maqāṣid al-sharī‘ah that is more aligned with current legal needs. Using a 
qualitative library research approach, primary data were derived from classical uṣūl al-fiqh works such as al-
Mustaṣfā, al-Muwāfaqāt, and al-Furūq, while secondary data were obtained from DSN-MUI fatwas, national 
regulations, and academic publications on Islamic economics. The results indicate that Maslahah Mursalah 
plays a significant role in determining legal rulings for modern economic practices, including the 
establishment of Islamic financial institutions, collateral policies in muḍārabah, price intervention, anti-
dumping regulations, cartel control, and the governance of foreign exchange transactions. However, its 
application faces challenges due to the absence of standardized maslahah evaluation parameters and the 
suboptimal integration of maqāṣid al-sharī‘ah in legal decision-making. This study proposes a reconstruction 
model that positions maqāṣid al-sharī‘ah as an operational parameter for maslahah analysis, thereby 
strengthening the consistency and accountability of Islamic economic legal rulings. The findings are expected 
to provide theoretical contributions to the development of uṣūl al-fiqh methodology as well as practical 
insights for fatwa institutions, regulators, and stakeholders in the Islamic finance industry. 

Keywords: Maslahah Mursalah, Uṣūl al-Fiqh, Maqāṣid al-Sharī‘ah, Islamic Economics, DSN-MUI Fatwa 
 

 

Pendahuluan 
Perkembangan ekonomi syariah di Indonesia menunjukkan akselerasi yang signifikan melalui 

sektor perbankan, pasar modal, fintech, dan keuangan non-bank. Perkembangan tersebut 
melahirkan beragam praktik dan produk baru yang tidak dijelaskan secara eksplisit dalam 
literatur fiqh klasik. Dalam konteks inilah Maslahah Mursalah menjadi salah satu pendekatan 
istinbāṭ hukum yang paling relevan untuk menjawab problem-problem kontemporer yang tidak 
memiliki landasan hukum rinci dalam nash. Meskipun konsep maslahah telah dibahas luas oleh 
ulama klasik seperti al-Ghazali, al-Syatibi, dan Ibn Qayyim, penerapannya dalam konteks ekonomi 
syariah modern masih menyisakan sejumlah persoalan metodologis, terutama menyangkut 
standar evaluasi maslahat, konsistensi fatwa, dan relevansi maqāṣid al-syarī‘ah dalam regulasi 
keuangan negara. 

Di Indonesia, banyak fatwa DSN-MUI memanfaatkan pertimbangan maslahat dalam 
menetapkan kebolehan akad-akad baru, namun argumentasi metodologisnya tidak selalu 
diuraikan secara eksplisit. Kondisi ini menimbulkan kebutuhan untuk meninjau ulang dasar 
teoretis Maslahah Mursalah, sekaligus mengevaluasi pola penggunaannya dalam produk-produk 
keuangan kontemporer seperti kartu kredit syariah, intervensi harga, kolateral mudharabah, dan 
kebijakan anti-monopoli. Oleh karena itu, diperlukan kajian akademik yang tidak hanya 

mailto:permata.yan92@gmail.com
mailto:Zulbaidah@uinsgd.ac.id
mailto:dadangsyaripudin@uinsgd.ac.id


2 - Rekonstruksi Maslahah Mursalah dalam Istinbāṭ Hukum Ekonomi Syariah di Indonesia 

 
 

 
 
 

menjelaskan konsep maslahah, tetapi juga menawarkan rekonstruksi metodologis yang lebih 
relevan terhadap dinamika hukum ekonomi syariah modern. 

Sebagai tindak lanjut dari persoalan-persoalan tersebut, penelitian ini berupaya menjawab 
tiga pertanyaan utama, yaitu bagaimana konsep Maslahah Mursalah dipahami dalam kerangka 
ushul fiqh klasik, bagaimana pola penerapannya dalam fatwa-fatwa dan regulasi ekonomi syariah 
di Indonesia, serta bagaimana rekonstruksi metodologis dapat dirumuskan agar lebih sesuai 
dengan kebutuhan hukum kontemporer. Penelitian ini bertujuan memberikan pemahaman 
komprehensif mengenai landasan teoretis Maslahah Mursalah, mengidentifikasi problem 
metodologis dalam penggunaannya pada konteks ekonomi modern, dan merumuskan model 
analitis berbasis maqāṣid al-syarī‘ah sebagai parameter evaluatif dalam proses istinbāṭ hukum. 
Urgensi penelitian ini terletak pada kebutuhan mendesak untuk menghadirkan standar evaluasi 
maslahat yang konsisten dan dapat dipertanggungjawabkan, mengingat semakin kompleksnya 
produk dan transaksi keuangan syariah saat ini. Kebaruan penelitian ini terletak pada pendekatan 
rekonstruktif yang tidak hanya membahas teori, tetapi juga memetakan kesenjangan antara 
konsep klasik dan praktik kontemporer, serta menawarkan kerangka analitis baru yang dapat 
digunakan oleh lembaga fatwa maupun regulator dalam merumuskan hukum ekonomi syariah ke 
depan. 

Metode 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif melalui studi kepustakaan, karena seluruh 
data yang dianalisis berasal dari literatur ushul fiqh, konsep maqāṣid al-syarī‘ah, fatwa DSN-MUI, 
serta publikasi akademik terkait hukum dan keuangan syariah. Sumber data primer terdiri atas 
karya klasik seperti al-Mustaṣfā, al-Muwāfaqāt, dan al-Furūq, sedangkan data sekunder diperoleh 
dari buku-buku ekonomi syariah, artikel jurnal, dan dokumen regulator. Proses pengumpulan 
data dilakukan melalui metode dokumentasi, yaitu mengidentifikasi dan menelaah teks-teks yang 
relevan dengan fokus penelitian. 

Analisis data dilakukan menggunakan content analysis untuk memahami konsep dan syarat 
Maslahah Mursalah dalam literatur klasik, serta maqasid analysis untuk menilai relevansi konsep 
tersebut dalam konteks keuangan syariah kontemporer. [Inference] Analisis diarahkan untuk 
menemukan hubungan logis antara teori ushul fiqh dan praktik penetapan fatwa modern, 
sehingga menghasilkan model rekonstruksi yang dapat dipertanggungjawabkan secara 
metodologis. Validitas data diperkuat melalui triangulasi sumber, yakni membandingkan literatur 
klasik, kontemporer, dan dokumen kelembagaan guna memastikan konsistensi dan akurasi 
interpretas 

Hasil dan Pembahasan 
Maslahah Mursalah Sebagai Metode Ijtihad 

Sebagaimana telah diuraikan sebelumnya, maslahah menurut perspektif syariat 
diklasifikasikan ke dalam tiga bentuk, yaitu maslahah al-mu‘tbarah, maslahah al-mulghah, dan 
maslahah al-mursalah. Jumhur ulama sepakat bahwa maslahah al-mu‘tbarah dapat diterapkan 
dalam penetapan hukum, namun tidak diposisikan sebagai dalil atau metode yang berdiri sendiri. 
Penerapannya dimungkinkan karena adanya pedoman syara’ yang mengakuinya, baik secara 
eksplisit maupun implisit, sehingga bentuk maslahah ini dipandang sebagai hasil ijtihad yang 
bertumpu pada landasan syar‘i dan digunakan dalam kerangka qiyas. Sebaliknya, para ulama 
sepakat untuk tidak menggunakan maslahah al-mulghah dalam ijtihad, karena meskipun secara 
rasional tampak sejalan dengan tujuan syariat, bentuk maslahah ini bertentangan dengan dalil 
yang ada.  

Mayoritas ulama berpandangan bahwa ketika terjadi pertentangan antara nash dan 
pertimbangan kemaslahatan, maka nash harus ditempatkan sebagai dasar yang lebih diutamakan. 
Namun demikian, Al-Thufi, sebagaimana dikemukakan oleh Abdul Wahhab Khallaf, berpendapat 
bahwa apabila nash dan ijma‘ sejalan dengan upaya menjaga kemaslahatan, maka maslahah dapat 
dijadikan pedoman dalam penetapan hukum karena memperoleh dukungan dari tiga unsur 
sekaligus, yaitu nash, ijma‘, dan maslahah. Sebaliknya, apabila nash dan ijma‘ tersebut memiliki 



3 - Rekonstruksi Maslahah Mursalah dalam Istinbāṭ Hukum Ekonomi Syariah di Indonesia 

 
 

 
 
 

kekuatan yang lemah dari sisi wurud dan dilalah-nya serta bertentangan dengan pertimbangan 
kemaslahatan, maka maslahah dapat diprioritaskan dalam proses penetapan hukum.Perbedaan 
pandangan mengenai penerapan maslahah sebagai metode ijtihad muncul karena ketiadaan dalil 
khusus yang secara tegas mengakui maslahah tersebut, baik secara langsung maupun tidak 
langsung. Meskipun demikian, mayoritas ulama tetap mendukung penerapan maslahah karena 
dinilai memiliki sandaran syar‘i, walaupun bersifat tidak langsung. Oleh sebab itu, penggunaan 
maslahah tidak semata-mata didasarkan pada klaim kemanfaatannya, melainkan juga karena 
adanya dalil syara’ yang menopangnya. Perbedaan pendapat mengenai maslahah mursalah juga 
dipengaruhi oleh keragaman cara ulama dan penulis ushul fiqh dalam menafsirkan pandangan 
para imam mazhab.  

Sebagian kalangan menempatkan Imam Malik sebagai tokoh awal yang mengembangkan 
konsep maslahah mursalah, yang kemudian diikuti oleh para muridnya. Pandangan ini 
melahirkan anggapan bahwa maslahah mursalah merupakan karakteristik khas mazhab Maliki. 
Sejalan dengan pandangan tersebut, Muhammad Abu Zahrah menjelaskan bahwa mazhab Maliki 
menjadikan maslahah mursalah sebagai dasar penetapan hukum dengan bertumpu pada 
beberapa alasan pokok. Pertama, praktik para sahabat Nabi yang memanfaatkan maslahah 
mursalah, antara lain pengumpulan Al-Qur’an ke dalam mushaf-mushaf sebagai upaya menjaga 
kemurnian dan kesinambungan transmisi Al-Qur’an, penetapan kewajiban ganti rugi bagi para 
pekerja oleh para khalifah meskipun pada dasarnya hubungan kerja mereka berlandaskan 
amanah, serta kebijakan Umar bin Khattab yang mewajibkan para pejabat memisahkan harta 
pribadi dari kekayaan yang diperoleh melalui jabatannya. Kedua, keberadaan kemaslahatan yang 
sejalan dengan maqasid al-shari‘ah dipandang setara dengan upaya merealisasikan tujuan-tujuan 
syariat itu sendiri. Ketiga, pengabaian terhadap kemaslahatan dalam situasi yang secara nyata 
mengandung maslahah syar‘iyyah berpotensi menimbulkan kesulitan dan kesempitan bagi para 
mukallaf dalam menjalankan ketentuan hukum.Ibnu al-Hajib dalam karyanya al-Muntaha 
menegaskan bahwa penyandaran pandangan maslahah mursalah secara langsung kepada Imam 
Malik merupakan kekeliruan. Ia juga mengemukakan bahwa mayoritas ulama dari mazhab Maliki 
berpandangan maslahah mursalah tidak memiliki dasar yang kuat, sehingga tidak layak dijadikan 
pijakan dan seharusnya ditolak. Landasan kuat yang dimaksud adalah adanya i‘tibar syar‘i, yaitu 
pengakuan atau legitimasi dari syariat, agar suatu kemaslahatan dapat diterima sebagai maslahah 
mursalah. Pandangan ini mencerminkan sikap umum yang dianut oleh sebagian besar ulama 
dalam menilai validitas maslahah sebagai metode ijtihad. 

Terdapat perbedaan penukilan mengenai pandangan ulama Hanafiyah terkait penerapan 
maslahah mursalah. Al-Amidi menyebutkan bahwa sebagian ulama berpandangan mazhab Hanafi 
tidak menggunakan maslahah mursalah sebagai metode ijtihad. Namun, Ibnu Qudamah 
menyatakan bahwa sebagian ulama Hanafi justru menerapkannya. Pendapat yang menyatakan 
adanya penerapan maslahah mursalah di kalangan Hanafi dinilai lebih mendekati kebenaran, 
mengingat kuatnya kedudukan metode istihsan yang dikenal luas dalam mazhab Hanafi dan 
memiliki kedekatan konseptual dengan pertimbangan kemaslahatan. 

Sementara itu, ulama Syafi‘iyah pada umumnya tidak menjadikan maslahah mursalah sebagai 
dasar langsung dalam pelaksanaan ijtihad. Pandangan ini didukung oleh Al-Amidi serta Ibnu al-
Hajib dalam karyanya al-Muntaha. Imam asy-Syafi'i sendiri tidak menguraikan pembahasan 
maslahah mursalah secara khusus dalam karya utamanya al-Risalah. Demikian pula Ibnu Subki 
tidak membahas maslahah mursalah sebagai konsep tersendiri, melainkan hanya 
menyinggungnya dalam konteks pembahasan syarat ‘illah, dengan menggunakan istilah al-
munasib sebagai padanan konseptual dari pertimbangan kemaslahatan. 

Sebagian ulama berpendapat bahwa penerapan maslahah mursalah juga ditemukan dalam 
tradisi mazhab Syafi‘i. Abu Ishaq al-Shatibi dari kalangan Maliki menyebutkan adanya praktik 
penggunaan metode ini oleh ulama Syafi‘iyah. Pandangan tersebut diperkuat oleh Imam al-
Ghazali, yang bahkan mengutip satu versi pendapat yang menyatakan bahwa maslahah mursalah 
telah diterapkan oleh Imam asy-Syafi'i. Selain itu, Ibnu Qudamah juga mencatat bahwa sebagian 
ulama Syafi‘iyah memanfaatkan maslahah mursalah dalam proses ijtihad mereka. Ulama yang 



4 - Rekonstruksi Maslahah Mursalah dalam Istinbāṭ Hukum Ekonomi Syariah di Indonesia 

 
 

 
 
 

membahas penerapan maslahah mursalah di kalangan Hanafiyah dan Syafi‘iyah menegaskan 
bahwa penggunaannya tidak bersifat mutlak, melainkan dibatasi oleh syarat bahwa meskipun 
kemaslahatan tersebut tidak bersandar secara langsung pada dalil syara’, ia tetap harus memiliki 
keterkaitan dengan prinsip-prinsip dasar hukum syariat yang telah ditetapkan. 

Lebih lanjut, Imam al-Ghazali secara tegas dalam dua karyanya, al-Madkhal dan al-Mustashfa, 
menyatakan penerimaan terhadap maslahah mursalah dengan syarat bahwa kemaslahatan 
tersebut bersifat daruri (primer), qath‘i (pasti), dan kulli (menyeluruh) secara kumulatif. 
Pandangan ini kemudian didukung oleh Ibnu Subki dan Fakhruddin al-Razi. Berbeda dengan 
pandangan tersebut, sebagian ulama Hanabilah berpendapat bahwa maslahah mursalah tidak 
memiliki dasar hujjah yang kuat dan oleh karena itu tidak dibenarkan untuk dijadikan metode 
ijtihad. Penolakan serupa juga disampaikan oleh kelompok ulama yang menolak qiyas, seperti al-
Zhahiri, ulama Syiah, sebagian ulama kalam Mu‘tazilah, serta Qadhi al-Baidhawi, yang secara tegas 
menolak penggunaan maslahah mursalah dalam berijtihad. 

Berdasarkan pemaparan tersebut, posisi ulama dalam menyikapi penerapan maslahah 
mursalah dalam ijtihad dapat diklasifikasikan ke dalam dua kelompok utama. Pertama, kelompok 
yang menolak penggunaan maslahah mursalah, yang oleh Al-Amidi dikategorikan sebagai jumhur 
ulama. Kedua, kelompok yang membuka kemungkinan penggunaan maslahah mursalah sebagai 
sarana ijtihad dengan batasan-batasan tertentu. Perbedaan pandangan antarmahzhab ini pada 
dasarnya bersumber dari perbedaan pemahaman mengenai hakikat i‘tibar sebagai syarat 
diterimanya suatu kemaslahatan. Para ulama sepakat bahwa apabila suatu maslahah memiliki 
i‘tibar syar‘i, maka ia dapat diterima sebagai hujjah dan dijadikan dasar ijtihad. Namun, i‘tibar 
syar‘i tersebut memiliki dua bentuk, yaitu i‘tibar langsung yang dikenal sebagai al-mu’aththir dan 
i‘tibar tidak langsung yang disebut al-mula’im. Ulama yang dinilai menerapkan maslahah 
mursalah, seperti sebagian ulama Malikiyah, kerap dikritik karena dianggap menggunakan 
kemaslahatan yang tidak memiliki i‘tibar syar‘i. Sebaliknya, kelompok ini mempertahankan 
pendiriannya dengan menyatakan bahwa kemaslahatan yang mereka gunakan tetap memiliki 
i‘tibar syar‘i, meskipun dalam bentuk tidak langsung. Demikian pula, ulama Syafi‘iyah yang 
dituduh mengamalkan maslahah mursalah menegaskan bahwa penerapan tersebut dilakukan 
karena adanya i‘tibar, walaupun bersifat tidak langsung. Oleh sebab itu, perbedaan pandangan 
mengenai maslahah mursalah tidak dapat dinilai secara sederhana tanpa mempertimbangkan 
kerangka metodologis yang melatarbelakanginya. 

Sejalan dengan hal tersebut, Amir Syarifudin menegaskan bahwa ulama yang menerima 
penerapan maslahah mursalah tidak melakukannya secara bebas tanpa kriteria. Terdapat 
sejumlah persyaratan yang harus dipenuhi, baik syarat umum maupun syarat khusus. Secara 
umum, maslahah mursalah hanya dapat diterapkan apabila terdapat nash sebagai rujukan dasar. 
Adapun secara khusus, penerapan maslahah mursalah sebagai metode ijtihad mensyaratkan 
kriteria-kriteria tertentu yang akan dijelaskan lebih lanjut.: 

1) Maslahah Mursalah merupakan maslahah yang nyata dan bersifat universal, dalam arti 
bisa diterima oleh akal yang sehat bahwa ia benar-benar memberikan manfaat bagi 
manusia dan mencegah mudarat secara keseluruhan. 

2) Yang dianggap akal sehat sebagai suatu maslahah yang sejati benar-benar selaras dengan 
maksud dan tujuan syara’ dalam menetapkan setiap hukum, yaitu mewujudkan 
kemaslahatan bagi umat manusia. 

3) Yang dianggap akal sehat sebagai suatu maslahat yang nyata dan sesuai dengan tujuan 
syara’ dalam penetapan hukum itu tidak bertentangan dengan dalil syara’ yang sudah ada 
baik dalam bentuk nash Alquran, Sunah maupun Ijma’ ulama yang sebelumnya. 

4) Maslahah Mursalah diterapkan dalam situasi yang membutuhkan, di mana jika 
persoalannya tidak diatasi dengan cara ini, maka umat akan mengalami kesulitan hidup, 
dengan pengertian bahwa cara ini harus diambil untuk menghindarkan umat dari 
kesulitan. 



5 - Rekonstruksi Maslahah Mursalah dalam Istinbāṭ Hukum Ekonomi Syariah di Indonesia 

 
 

 
 
 

 

Sehingga, untuk memperkuat argumentasi rasional, baik pihak yang menerima maupun yang 
menolak maslahah mursalah sebagai dasar ijtihad sama-sama bersikap hati-hati, mengingat tidak 
terdapat nash yang secara tegas membenarkan maupun menolak penerapannya. Ulama yang 
menerima maslahah mursalah mengemukakan sejumlah argumen. Pertama, terdapat persetujuan 
Nabi terhadap penjelasan Mu'adz ibn Jabal yang menyatakan akan menggunakan ijtihad berbasis 
ra’yu apabila tidak ditemukan rujukan dalam Al-Qur’an dan Sunnah untuk menyelesaikan 
persoalan hukum tertentu, tanpa adanya tuntutan dari Nabi untuk mencari dalil nash tambahan. 
Kedua, praktik penggunaan maslahah mursalah telah berlangsung secara luas di kalangan para 
sahabat dan diterima sebagai kesepakatan kolektif tanpa saling menyalahkan.  

Hal ini tercermin, antara lain, dalam pemilihan Abu Bakar sebagai khalifah, pembentukan 
lembaga pencetakan mata uang pada masa Umar ibn Khattab, serta penyeragaman qira’at Al-
Qur’an pada era Uthman ibn Affan. Bahkan, dalam beberapa kasus, penerapan kemaslahatan oleh 
para sahabat tampak berbeda dengan pemahaman literal nash, seperti kebijakan memerangi 
pihak yang enggan membayar zakat pada masa Abu Bakar, tidak diberikannya zakat kepada 
muallaf pada masa Umar, serta penerapan adzan dua kali pada masa Utsman. Ketiga, apabila suatu 
kemaslahatan telah nyata manfaatnya dan selaras dengan tujuan pembentuk hukum syariat, maka 
pemanfaatannya dipandang sebagai upaya merealisasikan tujuan syar‘i meskipun tidak didukung 
oleh dalil khusus. Sebaliknya, mengabaikan kemaslahatan semacam ini justru berarti 
mengabaikan tujuan yang hendak dicapai oleh syariat, sehingga penerapannya tidak 
bertentangan dengan prinsip-prinsip syara’, bahkan sejalan dengannya. Keempat, pelarangan 
penggunaan maslahah mursalah dalam kondisi tertentu berpotensi menimbulkan kesulitan bagi 
umat, padahal syariat pada dasarnya ditetapkan untuk memberikan kemudahan dan 
menghindarkan manusia dari kesempitan. Kelompok ulama yang menentang Maslahah Mursalah 
sebagai metode ijtihad mengajukan argumen yang mencakup di antaranya adalah: 

1) Jika suatu maslahah memiliki petunjuk syar’i yang mendukungnya atau disebut mu’ 
tabarah, maka ia telah tergolong dalam generalisasi qias. Jika tidak ada indikasi syara yang 
mendukungnya, maka ia tidak dapat dianggap sebagai suatu maslahah. Melaksanakan hal-
hal di luar pedoman syara' berarti mengakui kekurangan Alqur'an dan Sunah Nabi. Ini juga 
menunjukkan ketidakmengakuan terhadap kesempurnaan risalah Nabi. Sebenarnya 
Alquran dan Sunah Nabi menjelaskan bahwa keduanya sudah lengkap mencakup segala 
aspek. 

2) Bersedekah dengan maslahat yang tidak diakui oleh nash akan mengakibatkan 
pengalaman hukum yang didasarkan pada keinginan pribadi dan nafsu semata. Metode 
seperti ini tidaklah umum dalam prinsip-prinsip Islam. 

3) Memanfaatkan maslahah dalam ijtihad tanpa merujuk pada nash akan menyebabkan 
munculnya sikap sembarangan dalam menentukan hukum yang dapat membuat seseorang 
dirugikan atas nama hukum. Prinsip penetapan hukum dalam Islam akan dilanggar jika hal 
itu terjadi, yaitu "tidak boleh merusak, dan juga tidak ada yang dirusak”. 

4) Jika diizinkan untuk berijtihad dengan pendekatan maslahah yang tidak didukung oleh 
nash, maka akan ada kemungkinan perubahan hukum syara' disebabkan oleh pergeseran 
waktu dan perbedaan lokasi penerapan hukum syara', serta perbedaan antar individu. 
Dalam situasi tersebut, tidak akan ada kepastian hukum. Hal ini bertentangan dengan 
prinsip hukum isyara yang bersifat universal dan lestari serta mencakup seluruh umat 
manusia. 

Dapat disimpulkan bahwa sebagian besar ulama berpendapat maslahah mursalah hanya bisa 
digunakan sebagai istimbath hukum dalam hal mu’amalah saja. Produk hukum yang dihasilkan 
melalui metode ini dianggap lebih efisien dalam mengatasi dan menjawab isu-isu mu’amalah 
kontekstual (modern) yang belum dijelaskan ketentuan hukumnya secara tegas dalam nash. 
Maslahah mursalah bertujuan untuk mewujudkan dan menjaga kemaslahatan umat manusia 



6 - Rekonstruksi Maslahah Mursalah dalam Istinbāṭ Hukum Ekonomi Syariah di Indonesia 

 
 

 
 
 

secara optimal yang merupakan gambaran dari manifestasi konsep maqashid syariah 
(Adinugraha, 2018) 

Posisi Epistemologis Maslahah Mursalah dalam Ushul Fiqh 

Maslahah Mursalah menempati posisi metodologis penting ketika nash tidak memberikan 
ketentuan rinci terhadap suatu masalah. Temuan penelitian menunjukkan bahwa ulama klasik 
menerima konsep ini dengan tingkat kehati-hatian berbeda. Malikiyah dan Hanabilah cenderung 
menerimanya sebagai sumber istinbāṭ, sedangkan Syafi‘iyah dan sebagian Hanafiyah 
mengintegrasikannya dalam qiyas sehingga ruang aplikasinya lebih sempit. 

Analisis terhadap keragaman pendapat ini menunjukkan bahwa perbedaan bukan terletak 
pada “boleh–tidaknya” menggunakan maslahah, melainkan pada kriteria validitas maslahat, 
seperti: 

1. kesesuaian dengan maqāṣid, 

2. kebermanfaatan yang hakiki dan rasional, 

3. tidak bertentangan dengan nash, 

4. berdampak pada kepentingan umum. 

Dengan demikian, epistemologi klasik telah menyediakan fondasi, namun belum memberikan 
framework operasional yang dapat digunakan untuk konteks modern. 

Implementasi Konsep Maslahah Mursalah Dalam Ekonomi Islam 

Penerapan al-maslahah al-mursalah dalam ranah muamalah, khususnya ekonomi syariah, 
memiliki cakupan yang relatif lebih luas dibandingkan bidang lainnya. Hal ini disebabkan oleh 
karakter ayat-ayat Al-Qur'an dan hadis yang mengatur persoalan ekonomi umumnya bersifat 
global, sehingga membuka ruang ijtihad yang lebih leluasa. Keterbatasan nash yang mengatur 
aspek teknis kebijakan ekonomi dan muamalah mendorong para ulama untuk mengembangkan 
metode ijtihad melalui pendekatan al-maslahah al-mursalah. Secara prinsip, hukum akad 
muamalah pada dasarnya diperbolehkan selama tidak terdapat dalil yang melarangnya, berbeda 
dengan ketentuan ibadah yang bersifat ketat dan terbatas. Oleh karena itu, al-maslahah al-
mursalah dapat dijadikan rujukan dalam menetapkan hukum pada sektor ekonomi yang belum 
diatur secara rinci oleh syariat, guna mencegah terjadinya kekosongan hukum, sebagaimana 
dikemukakan oleh Muhajirin dan May Dedu (2021). Lebih lanjut, metode al-maslahah al-mursalah 
relevan digunakan dalam merespons persoalan ekonomi kontemporer, karena melalui 
pendekatan analisis kemaslahatan, pengembangan hukum dapat bergerak dari pemahaman 
tekstual nash menuju pemaknaan kontekstual. Implementasi metode ini dalam bidang muamalah 
dan ekonomi syariah tercermin dalam berbagai bentuk akad dan praktik transaksi, seperti 
pengaturan mekanisme pasar, pembentukan lembaga hisbah atau pengawasan, pengelolaan zakat 
produktif, pendirian lembaga keuangan syariah, serta berbagai kebijakan ekonomi lainnya. 

Berikut adalah beberapa contoh penerapan maslahah mursalah dalam ekonomi Islam: 

1. Pendirian lembaga keuangan syariah/bank 

Perbankan telah berkembang menjadi kebutuhan fundamental bagi masyarakat 
modern dan memainkan peran yang tidak terpisahkan dari kehidupan sehari-hari (Hardiati 
& Januari, 2021). Berbagai fungsi bank—mulai dari sarana penyimpanan dana, pembiayaan, 
pembayaran kewajiban rutin seperti listrik, telepon, dan pendidikan, hingga layanan 
transfer dana dan penyaluran bantuan bagi korban bencana—menunjukkan perannya 
sebagai instrumen saling tolong-menolong dalam kehidupan sosial. Meskipun demikian, 
secara normatif Islam tidak secara eksplisit memerintahkan pembentukan lembaga 
perbankan sebagai institusi formal  (Hardiati, Prasetyo, et al., 2021). Namun, tidak 
ditemukan pula ketentuan dalam Al-Qur'an maupun hadis yang melarang pendirian 
lembaga perbankan. Akad mudharabah yang dikenal dalam khazanah fiqh Islam pada 



7 - Rekonstruksi Maslahah Mursalah dalam Istinbāṭ Hukum Ekonomi Syariah di Indonesia 

 
 

 
 
 

awalnya dipraktikkan sebagai hubungan kerja bersifat personal, bukan institusional, yakni 
kerja sama antara dua pihak atau lebih di mana pemilik modal mempercayakan dananya 
kepada pengelola untuk dijadikan modal usaha dengan pembagian hasil berdasarkan 
kesepakatan (Hardiati, Fitriani, & Miranti, 2024). Dengan berkembangnya lembaga 
perbankan, manfaat dari mekanisme tersebut menjadi lebih luas dan dapat dirasakan oleh 
masyarakat secara kolektif. Selain itu, kemanfaatan tersebut tetap berada dalam koridor 
prinsip-prinsip hukum Islam dan sejalan dengan ketentuan normatif yang bersumber dari 
Al-Qur’an dan hadis. 

2. Kolateral pada pembiayaan mudharabah 

Perbankan Syariah di Indonesia memenuhi kebutuhan masyarakat yang 
menginginkan layanan jasa perbankan berdasarkan prinsip syari'ah, yang berlandaskan 
hukum pada Undang-Undang Nomor 21 Tahun 2008 tentang Perbankan Syariah. Oleh 
karena itu, bank syariah dalam memberikan fasilitas pembiayaan mengikuti aturan 
pemerintah, yaitu sesuai Pasal 23 Undang-Undang Nomor 21 Tahun 2008, yang 
mengharuskan adanya agunan tambahan di setiap pembiayaan berisiko tinggi seperti 
pembiayaan mudarabah (Hardiati, Pary, & Damayanti, 2021). 

Pembiayaan mudarabah tergolong sebagai skema pembiayaan yang memiliki tingkat 
risiko relatif tinggi karena bank syariah senantiasa berhadapan dengan potensi risiko yang 
berasal dari pihak mudarib. Bahkan dalam kondisi yang paling ideal sekalipun atau setelah 
dilakukan analisis pembiayaan secara mendalam, kemungkinan terjadinya pembiayaan 
bermasalah tetap tidak dapat sepenuhnya dihindari. Atas dasar tersebut, bank syariah 
mengambil inisiatif untuk meminta agunan tambahan sebagai bentuk pengamanan 
pembiayaan, dengan tujuan memastikan bahwa dana yang disalurkan kepada nasabah 
dapat kembali sesuai dengan kesepakatan yang telah ditetapkan dalam akad (Fauzan, 
2020). 

Meskipun secara prinsip pemberian jaminan dalam pembiayaan mudarabah tidak 
dianjurkan, mengingat peran bank syariah sebagai lembaga intermediasi yang harus 
menjaga kepercayaan dana pihak ketiga, praktik permintaan agunan tambahan dapat 
dibenarkan dengan merujuk pada kaidah ushul fiqh maslahah mursalah. Kemaslahatan 
yang berkaitan dengan kebutuhan, kepentingan, serta kesejahteraan bersama dapat 
diterapkan sepanjang tidak bertentangan dengan prinsip dan dalil syariat, serta benar-
benar menghadirkan manfaat kolektif tanpa menimbulkan kesulitan atau kerugian bagi 
pihak lain. Oleh karena itu, berdasarkan prinsip maslahah mursalah, bank syariah dituntut 
untuk menerapkan mekanisme pembiayaan yang mampu melindungi kepentingan bank 
sekaligus menjaga amanah nasabah yang mempercayakan dananya (Marsono, 2019). 

Selain itu, permintaan agunan tambahan juga didasarkan pada pertimbangan bahwa 
dana pihak ketiga yang dikelola bank merupakan amanah yang wajib dijaga. Bank harus 
bersikap waspada terhadap kemungkinan penarikan dana oleh pihak ketiga, mengingat 
dana tersebut merupakan kebutuhan banyak orang. Dengan demikian, keberadaan agunan 
tambahan menjadi instrumen penting dalam kontrak pembiayaan mudarabah guna 
menjaga keberlangsungan dan keamanan dana yang dikelola. 

3. Intervensi harga 

Secara prinsipil, Islam memandang mekanisme pasar sebagai sesuatu yang bersifat 
alamiah, sehingga intervensi terhadap pasar tidak dipandang sebagai suatu keharusan. 
Dalam perspektif ekonomi Islam, pembentukan harga diserahkan kepada kekuatan pasar 
yang bekerja melalui mekanisme permintaan dan penawaran, yang harus berlangsung atas 
dasar kerelaan para pihak tanpa adanya unsur paksaan atau kerugian sepihak. Dengan 
demikian, fluktuasi harga merupakan konsekuensi logis dari perubahan penawaran dan 
permintaan. Apabila seluruh transaksi dilakukan sesuai dengan ketentuan syariat, maka 
kenaikan harga yang terjadi dipahami sebagai ketentuan Allah (sunnatullah). Harga yang 



8 - Rekonstruksi Maslahah Mursalah dalam Istinbāṭ Hukum Ekonomi Syariah di Indonesia 

 
 

 
 
 

terbentuk melalui mekanisme pasar yang wajar ini oleh para fuqaha dikenal dengan istilah 
saman misl atau harga yang setara (Habibi & Saepurohman, 2023). 

Pada masa Nabi Muhammad saw., pernah terjadi lonjakan harga yang cukup 
signifikan di pasar. Dalam riwayat Anas bin Malik RA disebutkan bahwa masyarakat 
mengadukan kondisi tersebut kepada Rasulullah dan meminta agar beliau menetapkan 
harga. Namun, Rasulullah saw. menegaskan bahwa Allah-lah yang berhak menentukan 
harga, melapangkan dan menyempitkan rezeki, serta memberikan kecukupan kepada 
hamba-Nya. Beliau menyatakan keinginannya untuk bertemu Allah dalam keadaan tidak 
ada seorang pun yang menuntutnya atas kezaliman yang berkaitan dengan jiwa maupun 
harta (ad-Dārimī, t.t.; Shofiyah & Ghozali, 2021) 

Hadis ini menegaskan bahwa Rasulullah saw. tidak melakukan penetapan harga di 
pasar, karena harga dipandang terbentuk secara alami melalui mekanisme pasar yang 
berjalan sesuai kehendak Allah. Oleh karena itu, Rasulullah tidak menyetujui adanya 
campur tangan pemerintah dalam penentuan harga pada kondisi tersebut, sebab harga 
ditentukan oleh keseimbangan penawaran dan permintaan, bukan oleh tindakan sepihak 
atau sewenang-wenang. Mekanisme pasar ini sejalan dengan ketentuan syariat yang 
menghendaki agar aktivitas perdagangan dilakukan secara adil dan berdasarkan kerelaan 
bersama, sebagaimana ditegaskan dalam Al-Qur'an, Surah An-Nisā’ ayat 29: 

  

Artinya: Wahai orang-orang yang beriman, janganlah kamu memakan harta 
sesamamu dengan cara yang batil (tidak benar), kecuali berupa perniagaan atas dasar suka 
sama suka di antara kamu. Janganlah kamu membunuh dirimu. Sesungguhnya Allah adalah 
Maha Penyayang kepadamu. (QS. An-Nisa 4:29) 

Dalam perspektif Islam, praktik persaingan ekonomi harus dibangun di atas nilai-
nilai moral, seperti persaingan yang sehat, kejujuran, keterbukaan, dan keadilan. 
Berlandaskan prinsip-prinsip tersebut, Nabi Muhammad saw. tidak melakukan intervensi 
dalam penetapan harga pasar dan melarang berbagai bentuk praktik bisnis yang dapat 
merugikan pihak lain atau merusak mekanisme pasar yang berjalan secara alami. Namun 
demikian, dalam kondisi tertentu seperti terjadinya praktik monopoli, ancaman terhadap 
pemenuhan kebutuhan dasar masyarakat, kolusi di antara pelaku usaha, atau tindakan 
pemboikotan intervensi pemerintah dalam penentuan harga dapat dibenarkan karena 
mengandung unsur kemaslahatan.  

Para ulama pada umumnya sepakat bahwa harga yang adil adalah harga yang 
terbentuk melalui interaksi antara permintaan dan penawaran. Bahkan, mayoritas ulama 
memandang intervensi pemerintah dalam penetapan harga pasar sebagai perbuatan yang 
terlarang, karena menjaga kepentingan konsumen memiliki kedudukan yang sama 
pentingnya dengan melindungi kepentingan produsen. Karena perlindungan terhadap 
kedua pihak sangat penting, produsen dan konsumen memiliki kebebasan untuk 
menentukan harga yang adil berdasarkan kesepakatan bersama. Memaksa salah satu pihak 
untuk melakukan jual beli dengan harga tertentu adalah suatu bentuk penindasan. Selain 
itu, anggapan bahwa peningkatan harga disebabkan oleh ketidakadilan penjual tidak 
selamanya akurat karena harga ditentukan oleh kekuatan permintaan dan penawaran. 

Berbeda dengan pandangan mayoritas ulama, Ibnu Taimiyah membolehkan adanya 
intervensi pemerintah dalam penetapan harga, meskipun praktik tersebut tidak dilakukan 
oleh Nabi Muhammad saw. Pandangan ini didasarkan pada pertimbangan maslahah, yang 
memungkinkan regulasi ekonomi bergerak dari pemahaman tekstual nash menuju 
pemaknaan kontekstual yang mengandung kemaslahatan. Sebagai ilustrasi, Nabi 



9 - Rekonstruksi Maslahah Mursalah dalam Istinbāṭ Hukum Ekonomi Syariah di Indonesia 

 
 

 
 
 

Muhammad saw. tidak melakukan intervensi harga di pasar Madinah meskipun para 
sahabat memintanya untuk menurunkan harga, karena pada saat itu mekanisme pasar 
masih berjalan secara wajar dan tidak menimbulkan ketidakadilan. Namun ketika situasi 
berubah (terjadi penyimpangan pasar), dengan memperhatikan kepentingan umum dan 
memastikan mekanisme pasar dapat kembali berjalan menuju keseimbangan, maka 
pemerintah diperbolehkan melakukan intervensi harga. 

Menurut Ibnu Taimiyah, sahnya pemerintah dalam menetapkan kebijakan intervensi 
bisa terjadi dalam situasi dan kondisi sebagai berikut: 

a. Produsen tidak bisa menjual produknya kecuali dengan harga yang lebih tinggi 
daripada harga pasar umum, sementara konsumen memerlukan produk itu. 

b. Terjadi kasus monopoli (penimbunan), di kalangan fukaha untuk menerapkan hak 
hajar (aturan yang membatasi penggunaan dan pemanfaatan atas kepemilikan 
barang) oleh pemerintah. 

c. Timbul situasi al-hasr (boikot), di mana penyaluran barang hanya terpusat pada 
satu penjual atau pihak tertentu. 

d. Terdapat koalisi dan kolusi di antara penjual (kartel) di mana sejumlah pedagang 
sepakat untuk bertransaksi satu sama lain, dengan harga di atas atau di bawah 
harga yang wajar. 

e. Produsen menetapkan harga produknya yang dianggap terlalu tinggi oleh 
konsumen, sementara konsumen menginginkan harga yang dianggap terlalu 
rendah oleh produsen. 

f. Memiliki layanan, misalnya tenaga kerja, menolak untuk bekerja kecuali dengan 
bayaran yang lebih tinggi dibandingkan harga pasar yang ada, sementara 
masyarakat memerlukan layanan itu. 

Sementara itu, tujuan pelaksanaan intervensi pasar oleh pemerintah menurut Ibnu 
Qudamah al-Maqdisi 1374 M adalah sebagai berikut: 

a. Intervensi harga berkaitan dengan kepentingan publik, 

b. Untuk menghindari ikhtikar dan ghaban yang berlebihan, serta 

c. Agar melindungi kepentingan komunitas yang lebih luas. 

Sedangkan menurut Baqir Sadr bahwa pada tataran praktis, negara mengintervensi 
kehidupan ekonomi untuk menjamin adaptasi hukum Islam yang terkait dengan kehidupan 
ekonomi para individu (Astuti, Rehan, & Afriza, 2024).  

Maslahah mursalah memberikan fleksibilitas dalam pengambilan keputusan terkait 
penetapan harga, yang berarti harga dapat disesuaikan dengan kondisi dan kebutuhan 
masyarakat saat itu. Dalam situasi darurat, seperti bencana alam, penyesuaian harga 
barang-barang tertentu dapat dilakukan untuk memastikan aksesibilitas dan 
keterjangkauan bagi masyarakat yang terkena dampak. Kebijakan harga yang diambil tidak 
hanya mencerminkan kepatuhan terhadap prinsip syariah, tetapi juga mempertimbangkan 
kebutuhan mendesak masyarakat. Selain itu, penerapan maslahah mursalah mendorong 
keterlibatan berbagai pemangku kepentingan, termasuk produsen, konsumen, dan 
regulator, dalam proses penetapan harga. Dengan melibatkan berbagai pihak yang memiliki 
pandangan dan kepentingan berbeda, keputusan harga yang dihasilkan lebih 
mencerminkan kebutuhan dan kepentingan masyarakat luas, bukan hanya kepentingan 
segelintir pihak (Fathurrahman & Muhajirin, 2024) 

Fungsi yang harus ditunjukkan oleh regulasi harga menurut (Mohammad Mufud, 
2016) meliputi: pertama, fungsi ekonomi yang berkaitan dengan peningkatan produktivitas 
dan peningkatan pendapatan masyarakat berpenghasilan rendah melalui alokasi dan 



10 - Rekonstruksi Maslahah Mursalah dalam Istinbāṭ Hukum Ekonomi Syariah di Indonesia 

 
 

 
 
 

penataan kembali sumber daya ekonomi. Kedua, peran sosial dalam menjaga keseimbangan 
sosial antara orang kaya dan orang miskin. Ketiga, peran moral dalam menegakkan nilai-
nilai syariat Islam, terutama yang berhubungan dengan transaksi ekonomi (seperti 
kejujuran, keadilan, dan manfaat). 

Dengan demikian, intervensi harga pasar oleh pemerintah dalam kondisi-kondisi 
yang diperkenankan adalah pelaksanaan dari maslahah mursalah. Karena kebijakan 
pemerintah dalam menetapkan atau mempertahankan harga pasar adalah kepentingan 
publik yang harus dijaga. Oleh karena itu, intervensi harga saat terjadinya distorsi harga 
pasar adalah kebijakan untuk mencapai kemaslahatan dan keadilan sosial, baik untuk 
produsen maupun konsumen. (Mohammad Mufud, 2016) 

Dalam penetapan harga, ini berarti bahwa harga tidak hanya ditentukan berdasarkan 
faktor-faktor pasar jangka pendek, tetapi mempertimbangkan dampak jangka panjang 
terhadap masyarakat dan lingkungan. Penetapan harga yang memperhitungkan biaya 
lingkungan atau kesehatan masyarakat akan mendorong pelaku pasar untuk beroperasi 
secara lebih berkelanjutan (Al-hakim & Setiawan, 2023). 

4. Larangan Dumping 

Berdasarkan Kamus Istilah Perdagangan Internasional, dumping dipahami sebagai 
praktik penjualan barang ke negara tujuan ekspor dengan harga yang lebih rendah 
dibandingkan harga wajar atau harga produsen di negara asal. Dengan kata lain, dumping 
merupakan strategi pemasaran produk di pasar internasional dalam jumlah besar dengan 
harga yang lebih murah daripada harga yang berlaku di pasar domestik. Secara umum, 
praktik ini bertujuan untuk menguasai pasar internasional dan mengendalikan harga 
komoditas tertentu. Dalam rezim perdagangan global, dumping dikategorikan sebagai 
praktik perdagangan yang tidak adil karena berpotensi merugikan produsen pesaing serta 
mengganggu stabilitas sistem pasar internasional. 

Praktik dumping berdampak negatif terhadap produsen dalam negeri karena mereka 
tidak mampu bersaing dengan produk impor yang ditawarkan dengan harga lebih rendah, 
sementara biaya produksi menyebabkan harga produk domestik menjadi lebih tinggi. 
Kondisi ini dapat berujung pada penutupan industri sejenis di dalam negeri dan memicu 
terjadinya pemutusan hubungan kerja (PHK) dalam skala besar, sebagai akibat dari upaya 
perusahaan domestik menekan biaya operasional agar tetap bertahan di tengah persaingan 
yang tidak seimbang. 

Dalam perspektif hukum Islam, tidak ditemukan dalil eksplisit dalam Al-Qur'an 
maupun hadis yang secara langsung mengatur kebolehan atau larangan praktik dumping. 
Pada prinsipnya, aktivitas perdagangan internasional diperbolehkan berlangsung secara 
bebas tanpa intervensi yang berlebihan dalam penetapan harga maupun kebijakan 
perdagangan. Namun demikian, kebebasan tersebut tetap harus mempertimbangkan 
prinsip keadilan agar tidak menimbulkan kerugian bagi pihak lain. Oleh karena itu, 
berdasarkan pertimbangan kemaslahatan dan upaya mencegah terjadinya mudarat yang 
lebih luas bagi masyarakat, praktik dumping dipandang bertentangan dengan prinsip 
syariat dan dengan demikian dinilai tidak diperbolehkan dalam hukum Islam. 

Dengan demikian, siyasah al-ighraq (dumping atau penjualan murah) bertujuan 
untuk mendapatkan keuntungan melalui penjualan barang dengan harga yang lebih rendah 
dibandingkan harga yang berlaku di pasar. Praktik tersebut dinilai bertentangan dengan 
prinsip-prinsip Islam karena berpotensi menimbulkan kerugian yang bersifat luas bagi 
masyarakat. Atas dasar itu, Islam melarang praktik dumping dalam kegiatan ekonomi, 
sebab tindakan tersebut dapat memicu terjadinya mudarat dan menghilangkan 
kemaslahatan publik. Penerapan diskon secara ekstrem juga berimplikasi pada 
ketidakstabilan harga pasar, merugikan para pelaku usaha, serta menciptakan iklim 
persaingan yang tidak sehat dalam aktivitas perdagangan. 



11 - Rekonstruksi Maslahah Mursalah dalam Istinbāṭ Hukum Ekonomi Syariah di Indonesia 

 
 

 
 
 

5. Kartel dan Monopoli 

Kartel dapat dipahami sebagai kesepakatan yang dilakukan oleh sejumlah produsen 
yang bersifat independen untuk menyelaraskan keputusan usaha, sehingga masing-masing 
anggota memperoleh keuntungan yang bersifat monopolistik. Kesepakatan tersebut dapat 
meliputi pengaturan kuota atau pembatasan produksi, pembagian wilayah pemasaran, 
maupun penetapan harga. Berdasarkan pengertian ini, suatu entitas usaha tunggal yang 
memiliki posisi monopoli tidak termasuk kategori kartel, meskipun tetap dapat dinilai 
melanggar hukum apabila menyalahgunakan kekuatan monopolinya. Praktik kartel 
umumnya muncul dalam struktur pasar oligopoli, yakni kondisi pasar yang didominasi oleh 
sedikit penjual dengan produk yang relatif homogen, dan bertujuan menciptakan kekuatan 
pasar agar pelaku usaha dapat mengendalikan harga melalui pembatasan pasokan barang. 

Dalam perspektif hukum persaingan usaha, praktik kartel pada umumnya dilarang di 
hampir seluruh negara. Meskipun demikian, kartel masih ditemukan baik dalam skala 
nasional maupun internasional, baik secara formal maupun informal. Di Indonesia, 
larangan terhadap praktik kartel diatur dalam Pasal 11 Undang-Undang Nomor 5 Tahun 
1999 tentang Larangan Praktik Monopoli dan Persaingan Usaha Tidak Sehat, yang 
menegaskan bahwa pelaku usaha dilarang membuat perjanjian dengan pesaingnya untuk 
memengaruhi harga melalui pengaturan produksi dan/atau pemasaran barang dan/atau 
jasa, karena berpotensi menimbulkan praktik monopoli dan persaingan usaha yang tidak 
sehat. 

Dalam perspektif ekonomi Islam, praktik kartel dipandang merugikan konsumen dan 
berpotensi besar menciptakan persaingan usaha yang tidak adil. Pada dasarnya, persaingan 
yang sehat justru memberikan dampak positif bagi perekonomian. Namun, dalam kondisi 
tertentu, ketika suatu industri hanya dikuasai oleh sedikit perusahaan, muncul 
kecenderungan bagi pelaku usaha untuk berkolaborasi demi memperbesar kekuatan 
ekonomi dan memaksimalkan keuntungan. Kolaborasi tersebut diwujudkan melalui 
pembatasan produksi dan pengendalian harga berdasarkan kesepakatan bersama. 
Berdasarkan teori monopoli, kelompok industri yang berada dalam struktur oligopoli akan 
memperoleh keuntungan maksimal apabila berkolusi dalam praktik monopolistik. Oleh 
karena itu, pelarangan kartel bertujuan mendorong terciptanya persaingan usaha yang 
sehat, meningkatkan efisiensi dalam proses produksi dan distribusi, serta menstimulasi 
inovasi, termasuk dalam pengembangan infrastruktur produksi. Di sisi lain, konsumen 
diuntungkan melalui harga yang lebih terjangkau, karena harga output dihasilkan dari 
proses produksi dan pengelolaan usaha yang lebih efisien. 

6. Spekulasi Valas 

Spekulasi pada dasarnya merupakan aktivitas memperoleh suatu komoditas pada 
harga rendah pada waktu tertentu untuk kemudian menjualnya kembali pada harga yang 
lebih tinggi di masa mendatang. Dalam praktik perdagangan, spekulan umumnya 
mengharapkan terjadinya fluktuasi harga yang signifikan di masa depan dibandingkan 
harga saat transaksi dilakukan. Dalam perspektif Islam, praktik spekulatif semacam ini 
tidak dibenarkan. Salah satu bentuk perdagangan yang mengandung unsur spekulasi 
adalah transaksi valuta asing (valas). Perdagangan valas dapat dianalogikan dengan 
transaksi sharf yang disepakati keabsahannya oleh para ulama dengan ketentuan tertentu, 
yaitu apabila pertukaran dilakukan antara mata uang sejenis—seperti emas dengan emas—
maka harus memiliki nilai atau kadar yang setara serta dilakukan secara tunai 
(naqdan/spot) untuk menghindari riba. Apabila pertukaran melibatkan mata uang yang 
berbeda jenis, maka transaksi dapat dilakukan berdasarkan nilai pasar dengan syarat 
penyerahan dilakukan secara bersamaan. 

Dalam hukum Islam, transaksi jual beli valuta asing diperbolehkan apabila dilakukan 
untuk memenuhi kebutuhan sektor riil, baik yang berkaitan dengan barang maupun jasa. 
Namun, apabila transaksi tersebut bertujuan untuk memperoleh keuntungan melalui 



12 - Rekonstruksi Maslahah Mursalah dalam Istinbāṭ Hukum Ekonomi Syariah di Indonesia 

 
 

 
 
 

spekulasi, maka hukumnya menjadi terlarang. Pelarangan ini didasarkan pada anggapan 
bahwa perdagangan valas yang bersifat spekulatif memiliki kemiripan dengan praktik 
perjudian karena sarat dengan unsur ketidakpastian. Selain itu, mekanisme margin trading 
berpotensi melemahkan nilai mata uang dan mengabaikan prinsip persaingan usaha yang 
sehat, mengingat tidak adanya transaksi riil yang mendasarinya. Dalam praktik tersebut, 
spekulan hanya bergantung pada selisih harga valuta asing, yakni dengan membeli mata 
uang saat harganya rendah dan menjualnya kembali ketika harga meningkat, sehingga 
keuntungan diperoleh semata-mata dari perbedaan harga tanpa adanya ‘iwadh atau 
pertukaran riil. Kondisi ini mengandung unsur riba, sementara ketidakpastian nilai tukar 
yang menghasilkan keuntungan dan kerugian bagi spekulan termasuk dalam kategori judi. 

Lebih lanjut, dalam ekonomi Islam uang tidak dipandang sebagai komoditas, 
sedangkan dalam perdagangan valas yang bersifat spekulatif uang justru diperlakukan 
sebagai objek perdagangan. Akibatnya, transaksi yang terjadi bersifat digital dan tidak 
diikuti oleh aktivitas di sektor riil. Perputaran dana dalam jumlah besar tanpa diimbangi 
dengan transaksi barang dan jasa berpotensi menciptakan ketimpangan antara 
pertumbuhan pasar uang dan pasar riil. Ketidakseimbangan tersebut dapat menjadi pemicu 
terjadinya krisis ekonomi. Oleh karena itu, praktik spekulasi valuta asing perlu dilarang 
guna menjaga stabilitas dan kesejahteraan ekonomi secara menyeluruh. 

Adapun dampak negatif dari perdagangan valuta asing dalam konteks maslahah 
mursalah adalah sebagai berikut: 

a. Ketidakpastian (Gharar) 

Salah satu dampak negatif yang potensial dalam perdagangan valas adalah 
adanya unsur ketidakpastian atau spekulasi yang tinggi. Transaksi valas seringkali 
melibatkan prediksi harga di masa depan, yang rentan terhadap fluktuasi dan 
ketidakpastian pasar. Dalam Islam, transaksi yang penuh dengan ketidakpastian 
(gharar) dilarang karena dapat menimbulkan ketidakadilan bagi salah satu pihak. 

b. Eksploitasi Ekonomi 

Perdagangan valas dalam skala besar dapat menyebabkan ketimpangan 
ekonomi. Pelaku dengan modal besar cenderung lebih diuntungkan dibandingkan 
individu dengan modal kecil. Hal ini berpotensi menimbulkan eksploitasi ekonomi yang 
tidak sejalan dengan prinsip keadilan dalam Islam, yang menekankan pada distribusi 
kekayaan yang merata dan penghindaran monopoli. 

c. Spekulasi Berlebihan 

Valas seringkali menjadi sarana spekulasi yang tidak produktif, di mana 
keuntungan lebih banyak didapatkan dari fluktuasi nilai tukar dibandingkan dari 
aktivitas ekonomi riil. Spekulasi ini dapat menimbulkan dampak buruk bagi 
perekonomian global, seperti krisis mata uang, yang merugikan banyak pihak. Dalam 
maslahah mursalah, spekulasi semacam ini dianggap tidak memberikan manfaat bagi 
kemaslahatan umum. 

d. Ketidakstabilan Ekonomi 

Fluktuasi yang ekstrem dalam pasar valas dapat memengaruhi stabilitas     
ekonomi suatu negara, terutama negara berkembang yang sistem ekonominya 
bergantung pada stabilitas mata uang. Hal ini dapat berdampak negatif terhadap 
kehidupan masyarakat umum, yang bertentangan dengan tujuan maslahah mursalah, 
yaitu menjaga kemakmuran dan kesejahteraan masyarakat. 

7. Penerapan revenue sharing pada bagi hasil 

Perbankan syariah memperkenalkan mekanisme bagi hasil kepada masyarakat 
melalui konsep revenue sharing, yaitu sistem pembagian hasil yang dihitung berdasarkan 



13 - Rekonstruksi Maslahah Mursalah dalam Istinbāṭ Hukum Ekonomi Syariah di Indonesia 

 
 

 
 
 

total pendapatan dari pengelolaan dana tanpa terlebih dahulu mengurangkan biaya 
operasional. Dalam konteks perbankan, pembagian pendapatan dimaknai sebagai 
perhitungan bagi hasil yang didasarkan pada keseluruhan pendapatan bruto yang 
diperoleh sebelum dikurangi biaya-biaya yang timbul dalam proses perolehan pendapatan 
tersebut. Dengan demikian, sistem bagi hasil diterapkan atas pendapatan bank yang akan 
didistribusikan kepada para pihak berdasarkan pendapatan kotor, yang kemudian menjadi 
dasar perhitungan bagi hasil pada produk pembiayaan bank syariah. Penerapan mekanisme 
bagi hasil ini merupakan salah satu wujud implementasi prinsip maslahah mursalah dalam 
praktik perbankan syariah.  

Hal tersebut tercermin dalam Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia 
melalui Fatwa DSN-MUI No. 15/DSN-MUI/IX/2000 tentang Prinsip Pembagian Hasil Usaha 
di Lembaga Keuangan Syariah. Dalam fatwa tersebut, diterapkan sejumlah kaidah 
kemaslahatan, salah satunya prinsip bahwa keberadaan hukum Allah senantiasa sejalan 
dengan kemaslahatan. Pertimbangan kemaslahatan juga tampak dalam ketentuan umum 
fatwa yang menegaskan bahwa, dengan memperhatikan kondisi dan kebutuhan saat ini, 
pembagian hasil usaha pada lembaga keuangan syariah semestinya menggunakan prinsip 
revenue sharing (Ratna & Hardiati, 2024) 

8.  Kartu Kredit Syari’ah 

Dalam perspektif fiqh muamalah, Kartu Kredit Syariah (Syariah Card) dikaitkan 
dengan konsep bithaqah al-i’timan. Istilah bithaqah merujuk pada kartu, sedangkan i’timan 
bermakna keadaan aman dan saling percaya, sebagaimana dijelaskan dalam Dewan Syariah 
Nasional Majelis Ulama Indonesia melalui Fatwa Nomor 54/DSN-MUI/X/2006. Secara 
terminologis, Kartu Kredit Syariah merupakan instrumen pembayaran yang diterbitkan 
oleh bank syariah dengan mekanisme pembayaran yang dilakukan di kemudian hari. Dalam 
praktiknya, bank menyediakan rekening tagihan bulanan kepada nasabah yang dapat 
dilunasi secara langsung atau didebet dari rekening aktif milik nasabah. 

Kartu Kredit Syariah (Syariah Card) merupakan salah satu produk perbankan syariah 
yang dikembangkan dengan mempertimbangkan prinsip kemaslahatan dan kemudahan 
bagi nasabah. Dalam menetapkan fatwa terkait produk ini, Majelis Ulama Indonesia 
mendasarkan keputusannya pada sejumlah kaidah fiqh, antara lain al-masyaqqah tajlib al-
taisir (kesulitan melahirkan kemudahan), al-hajat qad tanzilu manzilah al-dharurah 
(kebutuhan dapat menempati posisi darurat), serta dar’u al-mafasid muqaddam ‘ala jalb al-
masalih (mencegah kerusakan lebih diutamakan daripada meraih kemanfaatan). 
Berdasarkan pertimbangan tersebut, penerbitan Kartu Kredit Syariah oleh perbankan 
syariah dapat dipahami sebagai implementasi metode al-maslahah al-mursalah dalam 
rangka memenuhi kebutuhan transaksi masyarakat modern tanpa mengabaikan prinsip-
prinsip syariat. 

Implementasi diatas menegaskan bahwa DSN-MUI menerapkan maslahah 
berdasarkan kebutuhan regulatif industri keuangan. Namun penelitian menemukan bahwa 
pertimbangan maslahah tidak dijelaskan secara eksplisit dalam metodologi fatwa, sehingga 
menimbulkan tiga persoalan utama: 

1. Tidak ada parameter evaluasi maslahat yang seragam. Misalnya, fatwa tentang 
revenue sharing menyebut “kemaslahatan industri”, tetapi tidak menjelaskan 
metode pengukurannya. 

2. Inkongruensi antara teori dan praktik. Sebagian fatwa berbasis kemaslahatan 
(taysīr, kebutuhan masyarakat), sementara sebagian lainnya menggunakan sadd al-
dharī‘ah untuk memperketat transaksi digital. Tanpa model metodologis, keputusan 
terlihat bergantung pada kasus, bukan metodologi baku. 

3. Bias metodologis: maslahat → solusi cepat. Dalam beberapa kasus, maslahah 
digunakan sebagai justifikasi normatif ketika nash tidak memadai, tetapi tanpa 



14 - Rekonstruksi Maslahah Mursalah dalam Istinbāṭ Hukum Ekonomi Syariah di Indonesia 

 
 

 
 
 

penjelasan hubungan maslahat dengan maqāṣid, sehingga potensial menimbulkan 
kesan “maslahat yang longgar”. 

Temuan ini menunjukkan perlunya rekonstruksi metodologis. 

Kebutuhan Rekonstruksi Maslahah Mursalah dalam Penetapan Hukum Ekonomi Syariah 

Analisis penelitian mengungkap setidaknya empat alasan mengapa maslahah perlu 
direkonstruksi: 

1. Kompleksitas transaksi modern: Transaksi digital, fintech, derivatif syariah, dan pasar 
modal tidak dikenal dalam literatur klasik, sehingga memerlukan alat analisis yang lebih 
sistematis. 

2. Kebutuhan standardisasi fatwa: Perbedaan antara fatwa antar-produk sering terjadi 
karena tidak adanya alat ukur maslahat yang baku 

3. Tantangan akuntabilitas regulator: Regulasi keuangan syariah harus memenuhi standar 
transparansi. Oleh karena itu, penggunaan maslahat harus dapat dijelaskan secara 
metodologis, bukan sekadar argumentatif. 

4. Maqāṣid belum berfungsi sebagai parameter operasional: Dalam praktik DSN-MUI, 
maqāṣid digunakan secara umum, namun belum menjadi alat ukur kuantitatif–kualitatif 
untuk maslahat. 

Model Rekonstruksi Maslahah Mursalah 

Hasil penelitian merumuskan model rekonstruksi empat tahap agar maslahah dapat dinilai 
secara sistematis dalam penetapan hukum ekonomi syariah: 

1. Tahap Identifikasi Masalah (Problem Identification) 

Menentukan apakah isu ekonomi merupakan wilayah muamalah yang tidak 
ditentukan secara rinci oleh nash. Contoh: kolateral mudharabah, kartu kredit syariah, 
kebijakan anti-dumping, transaksi digital. 

2. Tahap Evaluasi Berbasis Maqasid (Maqasid Evaluation) 

Setiap keputusan syariah diuji melalui lima parameter maqasid: 

1) Hifz al-Din — tidak mengganggu kewajiban agama 

2) Hifz al-Nafs — melindungi keselamatan pengguna/masyarakat 

3) Hifz al-‘Aql — tidak menimbulkan praktik merusak akal 

4) Hifz al-Nasl — menjaga moral & sistem keluarga 

5) Hifz al-Mal — melindungi stabilitas ekonomi & harta 

Setiap indikator diberi bobot sesuai konteks ekonomi. 

3. Tahap Uji Konflik (Conflict Test) 

Maslahat diuji dari kemungkinan bertentangan dengan: nash qath’i, kaidah universal 
syariah, ijma’, dan qiyas mu’tabar. Jika bertentangan maka gugur. 

4. Tahap Penilaian Dampak (Impact Assessment) 

Mengukur manfaat dan mudarat secara obyektif melalui: risiko syariah (sharia 
compliance), risiko konsumen, dampak makroekonomi, potensi kerugian publik, dan 
keberlanjutan industri. 

Hanya maslahat yang dominan, berkelanjutan, dan tidak berpotensi merusak yang 
dapat dijadikan dasar fatwa. 

 



15 - Rekonstruksi Maslahah Mursalah dalam Istinbāṭ Hukum Ekonomi Syariah di Indonesia 

 
 

 
 
 

Implementasi Rekonstruksi dalam Praktik Fatwa dan Regulasi 

Analisis menunjukkan bahwa model rekonstruksi ini dapat diterapkan langsung pada isu 
nyata: 

a. Kolateral mudharabah → maslahat perlindungan dana masyarakat lebih kuat daripada 
mudarat pembatasan akad. 

b. Larangan dumping → maslahat stabilitas pasar dan keadilan lebih besar daripada 
kepentingan produsen tertentu. 

c. Intervensi harga → boleh jika terjadi distorsi pasar (market failure). 

d. Kartu kredit syariah → berdasarkan kaidah al-masyaqqah tajlib al-taysīr dan dar’ al-
mafāsid. 

Dengan pendekatan rekonstruksi, keputusan DSN-MUI dapat dijelaskan secara lebih konsisten 
dan dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah.. 
 
Table Analisis Perbandingan 

Table 1. Analisis (Perbandingan Jenis Maslahah untuk Penetapan Hukum) 
 

Jenis 
Maslahah 

Status Syariah Contoh Relevansi dalam 
Ekonomi Syariah 

Maslahah 
Mu’tabarah 

Diakui nash / ijma Larangan riba, larangan 
jual beli gharar 

Dasar seluruh akad 
syariah 

Maslahah 
Mulghah 

Ditolak nash Equal inheritance 
(penyamaan waris laki-

laki–perempuan) 

Tidak dapat 
digunakan 

meski nampak 
“adil” secara 

sosial 

Maslahah 
Mursalah 

Tidak didukung & tidak ditolak nash Kolateral mudharabah, 
intervensi harga, kartu 
kredit syariah 

Alat utama 
penetapan hukum 
baru (novelty) 

 

Kesimpulan 

Penelitian ini menunjukkan bahwa Maslahah Mursalah memiliki peran sentral dalam menjawab 
problem-problem hukum ekonomi syariah yang tidak dijelaskan secara rinci oleh nash. Analisis 
terhadap literatur ushul fiqh klasik menegaskan bahwa konsep maslahah diterima sepanjang 
selaras dengan maqāṣid al-syarī‘ah dan tidak bertentangan dengan prinsip dasar syariah. Namun 
dalam praktik kontemporer, khususnya dalam fatwa DSN-MUI, penggunaan maslahah belum 
dijelaskan secara metodologis sehingga masih ditemukan inkonsistensi dan bias dalam penetapan 
hukum. Melalui penelitian ini dirumuskan sebuah model rekonstruksi Maslahah Mursalah berbasis 
empat tahap identifikasi masalah, evaluasi maqasid, uji konflik, dan analisis dampak—yang 
berfungsi sebagai kerangka operasional penetapan hukum ekonomi syariah. Model ini 
menempatkan maqasid sebagai parameter evaluatif sehingga menghasilkan keputusan hukum 
yang lebih konsisten, akuntabel, dan sesuai kebutuhan industri keuangan modern. Dengan 
demikian, penelitian ini memberikan kontribusi teoretis bagi penguatan metodologi ushul fiqh 
serta manfaat praktis bagi lembaga fatwa dan regulator dalam merespons dinamika ekonomi 
syariah kontemporer. Penelitian ini memiliki beberapa keterbatasan. Pertama, kajian dilakukan 
melalui pendekatan kepustakaan sehingga belum menguji model rekonstruksi ini pada proses 
pengambilan fatwa secara langsung di DSN-MUI atau regulator keuangan. Kedua, penelitian ini 
belum menganalisis data empiris mengenai penerimaan industri keuangan syariah terhadap model 
evaluasi maslahat berbasis maqasid. Ketiga, penelitian belum menggunakan pendekatan kuantitatif 
untuk pengukuran tingkat maslahat–mafsadat, sehingga masih bersifat kualitatif normatif. 
Keterbatasan ini membuka peluang penelitian lanjutan untuk menguji validitas operasional model 
rekonstruksi melalui studi kasus, wawancara mendalam, atau simulasi kebijakan ekonomi syariah. 



16 - Rekonstruksi Maslahah Mursalah dalam Istinbāṭ Hukum Ekonomi Syariah di Indonesia 

 
 

 
 
 

 
Referensi 

 
Adinugraha, Hendri Hermawan dan Mashudi. (2018). Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam , 4 ( 01 ), 2018 ,
 63-75 Al-Maslahah Al-Mursalah dalam Penentuan Hukum Islam. Jurnal Ilmiah Ekonomi
 Islam, 4(01), 63–75. 
Al-hakim, S., & Setiawan, I. (2023). Analisis Perbandingan Ekonomi Islam Dengan Kapitalisme. AL
 AFKAR : Journal for Islamic Studies, 6(4), 177–189. 
Asriaty, Asriaty. 2015. “Penerapan Mashlahah Mursalah Dalam Isu-Isu Kontemporer.” MADANIA:
 Jurnal Kajian Keislaman 19(1). 
Astuti, Sri Widia, Rehan, Muhammad, & Afriza, Muhammad. (2024). Penerapan Maslahah Mursalah
 Dalam Transaksi Ekonomi dan Keuangan Kontemporer. Jurnal Penelitian Ilmu-Ilmu Sosial,
 2(3), 102–107. 
Fathurrahman, Hamdan, & Muhajirin. (2024). Abstrak Maslahah mursalah, yang diperkenalkan oleh
 Imam Malik, berperan penting dalam mencapai maqasid syariah dengan menekankan
 kemaslahatan umum dan kesejahteraan sosial. Penelitian ini bertujuan untuk
 mengeksplorasi konsep. Jurnal Ilmiah Indonesia, 9(12). 
Fauzan, Arif. (2020). Kontrak Penyertaan Dalam Bisnis: Mudharabah. Jurnal Atsar Unisa, 1(1), 11
 22. 
Habibi, Ahmad, & Saepurohman, M. (2023). Intervensi Pemerintah Terhadap Penetapan Harga
 Minyak Goreng diTinjau dari Perspektif Islam. Jurnal Smart: Study & Management Research,
 XX(3), 8–15. 
Hardiati, Neni, & Januari. (2021). Al-Hiwalah dan Implementasinya pada Perbankan Syariah ditinjau
 dari Kaidah Fiqih. Syntax Idea, 3(1), 191–205. 
Hardiati, Neni, Fitriani, & Miranti, Ilma. (2024). Prinsip pembiayaan akad mudharabah di Lembaga
 keuangan syariah. Holistik Analisis Nexus, 1(5), 101–113. 
Hardiati, Neni, Pary, Hulaiva, & Damayanti, Popoy Ayu. (2021). Asas Akad Ba’i Murabahah dalam
 Perspektif Perjanjian Perdata dan Hukum Islam. Aqisthu Jurnal Kajian Ilmu-Ilmu Hukum,
 19(01), 70–83 
Hardiati, N., Prasetyo, Y., & Abdurrahman, N. H. (2021). Penerapan Hybrid Contract sebagai Inovasi
 pada Produk Pembiayaan Multijasa di Lembaga Keuangan Syariah. Transekonomika:
 Akuntansi, Bisnis Dan Keuangan, 1(6), 567–577. 
Harun, Ibrahim Ahmad. (2022). DALAM EKONOMI ISLAM MENURUT TOKOH ISLAM DAN JUMHUR
 ULAMA. 1(November). 
Harun, Nasrun, Ushul Fiqih, Cet. II, Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1997. 
Khallaf , Abd. Wahab,Kaidah Kaidah Hukum Islam,(Ushul Fiqih), diterjemahkan oleh Nur Iskandar Al
 Barsany, Jakarta: Rajawali, 1996 
Mansyur, A., Hudaya, N. ., & Ali, E. M. T. E. (2021). The Role of BMT KUBE Sejahtera 036 in Empowering
 Community Economy in Maccini Gusung, Makassar City, Indonesia. Talaa : Journal of Islamic
 Finance, 1(2), 86– 103 
Marsono, Nurhidayah. (2019). Asas Kontral Perjanjian dalam Perspektif Islam. Al-Huquq: Journal of

 Indonesian Islamic Economic Law, 1(2), 166–184 
Masruchi, Zainal Aris. (2023). HUKUM ISLAM : MASLAHAH MURSALAH BERDASARKAN. 03(01),
 102–116. 
Muhajirin dan May Dedu. (2021). sebagaimana pelaksanaan shalat dan puasa. 1 Rasio manusia tidak
 akan mampu secara pasti 1. Jurnal Hukum Islam Dan PRanata Sosial ISlam, 09(1), 172–200.
 https://doi.org/10.30868/am.v9i01.963 
Qorib, Prof. Dr. Ahmad, Dr. Isnaini Harahap, MA. (2016). Penerapan maslahah mursalah dalam
 ekonomi islam. Analytica Ismaica, 5(1), 55–80. 
Ratna, & Hardiati, Neni. (2024). Aplikasi Maslahah Mursalah dalam Perekonomian Islam serta
 Relevansinya dalam Penetapan Hukum Islam. Jurnal Penelitian Ilmu-Ilmu Sosial, 1(11), 368
 373. 
Risdianto, Risdianto. 2021. “Maslahah Mursalah Al-Ghazali Sebagai Dasar Hukum Fatwa MUI No. 14



17 - Rekonstruksi Maslahah Mursalah dalam Istinbāṭ Hukum Ekonomi Syariah di Indonesia 

 
 

 
 
 

 Tahun 2020 Tentang Penyelenggaraan Ibadah Dalam Situasi Terjadi Wabah Covid 19.”
 Misykat al-Anwar Jurnal Kajian Islam dan Masyarakat 4(1): 51. 
Shofiyah, Ziyadatus, & Ghozali, M. Lathoif. (2021). Implementasi Konsep Maslahah Mursalah Dalam

 Mekanisme Pasar. Jurnal Penelitian Hukum Ekonomi Islam, 6(2), 135–146. 
Syarifudin , Amir, Usul Fikih, Jakarta: Kencana, 2014, jilid 2.  
Umam , Khairu, at, al; Ushul Fiqih I, Cet. I ,Bandung: CV. Pustaka Setia, 1998. 
Zubaidah, (n.d.). Ushul Fiqh: Kaidah-Kaidah Lughawiyah (Hukum Keluarga). Bandung: PT.
 Liventurindo. 


