1 - Rekonstruksi Maslahah Mursalah dalam Istinbat Hukum Ekonomi Syariah di Indonesia

GERECHTIKEIT JOURNAL

Vol 01, No. 01, 2025, pp. 01-17

https://journal.inacexter.com/index.php/gerechtikieit
©International Academic Research Center

Rekonstruksi Maslahah Mursalah dalam Istinbat
Hukum Ekonomi Syariah di Indonesia

Dian Permata Putril, Zulbaidah2,Dadang Syaripudin3

123Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung
1 permata.yan92@gmail.com ; 2 Zulbaidah@uinsgd.ac.id, 3 dadangsyaripudin@uinsgd.ac.id
* Corresponding Author
Nomor Handphone (Untuk Keperluan Koordinasi) : 082248846585

Abstract: The rapid development of Islamic economics in Indonesia has introduced various financial products
and transactional mechanisms that lack direct equivalents in classical figh literature. In such contexts,
Maslahah Mursalah is frequently employed as a basis for legal reasoning, although its methodological
justification is not always explicitly articulated in fatwas or regulatory frameworks. This study aims to analyze
the concept of Maslahah Mursalah within the framework of classical usil al-figh, to examine its patterns of
application in contemporary Islamic economic law in Indonesia, and to formulate a methodological
reconstruction grounded in maqasid al-shari‘ah that is more aligned with current legal needs. Using a
qualitative library research approach, primary data were derived from classical usill al-figh works such as al-
Mustasfa, al-Muwafaqat, and al-Furtiq, while secondary data were obtained from DSN-MUI fatwas, national
regulations, and academic publications on Islamic economics. The results indicate that Maslahah Mursalah
plays a significant role in determining legal rulings for modern economic practices, including the
establishment of Islamic financial institutions, collateral policies in mudarabah, price intervention, anti-
dumping regulations, cartel control, and the governance of foreign exchange transactions. However, its
application faces challenges due to the absence of standardized maslahah evaluation parameters and the
suboptimal integration of maqasid al-shar1‘ah in legal decision-making. This study proposes a reconstruction
model that positions maqasid al-shari‘ah as an operational parameter for maslahah analysis, thereby
strengthening the consistency and accountability of Islamic economic legal rulings. The findings are expected
to provide theoretical contributions to the development of ustl al-figh methodology as well as practical
insights for fatwa institutions, regulators, and stakeholders in the Islamic finance industry.

Keywords: Maslahah Mursalah, Usiil al-Figh, Maqgasid al-Shari‘ah, Islamic Economics, DSN-MUI Fatwa

Pendahuluan

Perkembangan ekonomi syariah di Indonesia menunjukkan akselerasi yang signifikan melalui
sektor perbankan, pasar modal, fintech, dan keuangan non-bank. Perkembangan tersebut
melahirkan beragam praktik dan produk baru yang tidak dijelaskan secara eksplisit dalam
literatur figh klasik. Dalam konteks inilah Maslahah Mursalah menjadi salah satu pendekatan
istinbat hukum yang paling relevan untuk menjawab problem-problem kontemporer yang tidak
memiliki landasan hukum rinci dalam nash. Meskipun konsep maslahah telah dibahas luas oleh
ulama klasik seperti al-Ghazali, al-Syatibi, dan Ibn Qayyim, penerapannya dalam konteks ekonomi
syariah modern masih menyisakan sejumlah persoalan metodologis, terutama menyangkut
standar evaluasi maslahat, konsistensi fatwa, dan relevansi maqasid al-syari‘ah dalam regulasi
keuangan negara.

Di Indonesia, banyak fatwa DSN-MUI memanfaatkan pertimbangan maslahat dalam
menetapkan kebolehan akad-akad baru, namun argumentasi metodologisnya tidak selalu
diuraikan secara eksplisit. Kondisi ini menimbulkan kebutuhan untuk meninjau ulang dasar
teoretis Maslahah Mursalah, sekaligus mengevaluasi pola penggunaannya dalam produk-produk
keuangan kontemporer seperti kartu kredit syariah, intervensi harga, kolateral mudharabah, dan
kebijakan anti-monopoli. Oleh karena itu, diperlukan kajian akademik yang tidak hanya


mailto:permata.yan92@gmail.com
mailto:Zulbaidah@uinsgd.ac.id
mailto:dadangsyaripudin@uinsgd.ac.id

2 - Rekonstruksi Maslahah Mursalah dalam Istinbat Hukum Ekonomi Syariah di Indonesia

menjelaskan konsep maslahah, tetapi juga menawarkan rekonstruksi metodologis yang lebih
relevan terhadap dinamika hukum ekonomi syariah modern.

Sebagai tindak lanjut dari persoalan-persoalan tersebut, penelitian ini berupaya menjawab
tiga pertanyaan utama, yaitu bagaimana konsep Maslahah Mursalah dipahami dalam kerangka
ushul figh klasik, bagaimana pola penerapannya dalam fatwa-fatwa dan regulasi ekonomi syariah
di Indonesia, serta bagaimana rekonstruksi metodologis dapat dirumuskan agar lebih sesuai
dengan kebutuhan hukum kontemporer. Penelitian ini bertujuan memberikan pemahaman
komprehensif mengenai landasan teoretis Maslahah Mursalah, mengidentifikasi problem
metodologis dalam penggunaannya pada konteks ekonomi modern, dan merumuskan model
analitis berbasis maqasid al-syari‘ah sebagai parameter evaluatif dalam proses istinbat hukum.
Urgensi penelitian ini terletak pada kebutuhan mendesak untuk menghadirkan standar evaluasi
maslahat yang konsisten dan dapat dipertanggungjawabkan, mengingat semakin kompleksnya
produk dan transaksi keuangan syariah saat ini. Kebaruan penelitian ini terletak pada pendekatan
rekonstruktif yang tidak hanya membahas teori, tetapi juga memetakan kesenjangan antara
konsep klasik dan praktik kontemporer, serta menawarkan kerangka analitis baru yang dapat
digunakan oleh lembaga fatwa maupun regulator dalam merumuskan hukum ekonomi syariah ke
depan.

Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif melalui studi kepustakaan, karena seluruh
data yang dianalisis berasal dari literatur ushul figh, konsep maqasid al-syari‘ah, fatwa DSN-MUI,
serta publikasi akademik terkait hukum dan keuangan syariah. Sumber data primer terdiri atas
karya klasik seperti al-Mustasfa, al-Muwafaqat, dan al-Furiiq, sedangkan data sekunder diperoleh
dari buku-buku ekonomi syariah, artikel jurnal, dan dokumen regulator. Proses pengumpulan
data dilakukan melalui metode dokumentasi, yaitu mengidentifikasi dan menelaah teks-teks yang
relevan dengan fokus penelitian.

Analisis data dilakukan menggunakan content analysis untuk memahami konsep dan syarat
Maslahah Mursalah dalam literatur klasik, serta magasid analysis untuk menilai relevansi konsep
tersebut dalam konteks keuangan syariah kontemporer. [Inference] Analisis diarahkan untuk
menemukan hubungan logis antara teori ushul figh dan praktik penetapan fatwa modern,
sehingga menghasilkan model rekonstruksi yang dapat dipertanggungjawabkan secara
metodologis. Validitas data diperkuat melalui triangulasi sumber, yakni membandingkan literatur
klasik, kontemporer, dan dokumen kelembagaan guna memastikan konsistensi dan akurasi
interpretas

Hasil dan Pembahasan
Maslahah Mursalah Sebagai Metode Ijtihad

Sebagaimana telah diuraikan sebelumnya, maslahah menurut perspektif syariat
diklasifikasikan ke dalam tiga bentuk, yaitu maslahah al-mu‘tbarah, maslahah al-mulghah, dan
maslahah al-mursalah. Jumhur ulama sepakat bahwa maslahah al-mu‘tbarah dapat diterapkan
dalam penetapan hukum, namun tidak diposisikan sebagai dalil atau metode yang berdiri sendiri.
Penerapannya dimungkinkan karena adanya pedoman syara’ yang mengakuinya, baik secara
eksplisit maupun implisit, sehingga bentuk maslahah ini dipandang sebagai hasil ijtihad yang
bertumpu pada landasan syar‘i dan digunakan dalam kerangka qiyas. Sebaliknya, para ulama
sepakat untuk tidak menggunakan maslahah al-mulghah dalam ijtihad, karena meskipun secara
rasional tampak sejalan dengan tujuan syariat, bentuk maslahah ini bertentangan dengan dalil
yang ada.

Mayoritas ulama berpandangan bahwa ketika terjadi pertentangan antara nash dan
pertimbangan kemaslahatan, maka nash harus ditempatkan sebagai dasar yang lebih diutamakan.
Namun demikian, Al-Thufi, sebagaimana dikemukakan oleh Abdul Wahhab Khallaf, berpendapat
bahwa apabila nash dan ijma‘ sejalan dengan upaya menjaga kemaslahatan, maka maslahah dapat
dijadikan pedoman dalam penetapan hukum karena memperoleh dukungan dari tiga unsur
sekaligus, yaitu nash, ijma‘, dan maslahah. Sebaliknya, apabila nash dan ijma‘ tersebut memiliki



3 - Rekonstruksi Maslahah Mursalah dalam Istinbat Hukum Ekonomi Syariah di Indonesia

kekuatan yang lemah dari sisi wurud dan dilalah-nya serta bertentangan dengan pertimbangan
kemaslahatan, maka maslahah dapat diprioritaskan dalam proses penetapan hukum.Perbedaan
pandangan mengenai penerapan maslahah sebagai metode ijtihad muncul karena ketiadaan dalil
khusus yang secara tegas mengakui maslahah tersebut, baik secara langsung maupun tidak
langsung. Meskipun demikian, mayoritas ulama tetap mendukung penerapan maslahah karena
dinilai memiliki sandaran syar‘i, walaupun bersifat tidak langsung. Oleh sebab itu, penggunaan
maslahah tidak semata-mata didasarkan pada klaim kemanfaatannya, melainkan juga karena
adanya dalil syara’ yang menopangnya. Perbedaan pendapat mengenai maslahah mursalah juga
dipengaruhi oleh keragaman cara ulama dan penulis ushul figh dalam menafsirkan pandangan
para imam mazhab.

Sebagian kalangan menempatkan Imam Malik sebagai tokoh awal yang mengembangkan
konsep maslahah mursalah, yang kemudian diikuti oleh para muridnya. Pandangan ini
melahirkan anggapan bahwa maslahah mursalah merupakan karakteristik khas mazhab Maliki.
Sejalan dengan pandangan tersebut, Muhammad Abu Zahrah menjelaskan bahwa mazhab Maliki
menjadikan maslahah mursalah sebagai dasar penetapan hukum dengan bertumpu pada
beberapa alasan pokok. Pertama, praktik para sahabat Nabi yang memanfaatkan maslahah
mursalah, antara lain pengumpulan Al-Qur’an ke dalam mushaf-mushaf sebagai upaya menjaga
kemurnian dan kesinambungan transmisi Al-Qur’an, penetapan kewajiban ganti rugi bagi para
pekerja oleh para khalifah meskipun pada dasarnya hubungan kerja mereka berlandaskan
amanabh, serta kebijakan Umar bin Khattab yang mewajibkan para pejabat memisahkan harta
pribadi dari kekayaan yang diperoleh melalui jabatannya. Kedua, keberadaan kemaslahatan yang
sejalan dengan magqasid al-shari‘ah dipandang setara dengan upaya merealisasikan tujuan-tujuan
syariat itu sendiri. Ketiga, pengabaian terhadap kemaslahatan dalam situasi yang secara nyata
mengandung maslahah syar‘iyyah berpotensi menimbulkan kesulitan dan kesempitan bagi para
mukallaf dalam menjalankan ketentuan hukum.lbnu al-Hajib dalam karyanya al-Muntaha
menegaskan bahwa penyandaran pandangan maslahah mursalah secara langsung kepada Imam
Malik merupakan kekeliruan. Ia juga mengemukakan bahwa mayoritas ulama dari mazhab Maliki
berpandangan maslahah mursalah tidak memiliki dasar yang kuat, sehingga tidak layak dijadikan
pijakan dan seharusnya ditolak. Landasan kuat yang dimaksud adalah adanya i‘tibar syar‘, yaitu
pengakuan atau legitimasi dari syariat, agar suatu kemaslahatan dapat diterima sebagai maslahah
mursalah. Pandangan ini mencerminkan sikap umum yang dianut oleh sebagian besar ulama
dalam menilai validitas maslahah sebagai metode ijtihad.

Terdapat perbedaan penukilan mengenai pandangan ulama Hanafiyah terkait penerapan
maslahah mursalah. Al-Amidi menyebutkan bahwa sebagian ulama berpandangan mazhab Hanafi
tidak menggunakan maslahah mursalah sebagai metode ijtihad. Namun, Ibnu Qudamah
menyatakan bahwa sebagian ulama Hanafi justru menerapkannya. Pendapat yang menyatakan
adanya penerapan maslahah mursalah di kalangan Hanafi dinilai lebih mendekati kebenaran,
mengingat kuatnya kedudukan metode istihsan yang dikenal luas dalam mazhab Hanafi dan
memiliki kedekatan konseptual dengan pertimbangan kemaslahatan.

Sementara itu, ulama Syafi‘iyah pada umumnya tidak menjadikan maslahah mursalah sebagai
dasar langsung dalam pelaksanaan ijtihad. Pandangan ini didukung oleh Al-Amidi serta Ibnu al-
Hajib dalam karyanya al-Muntaha. Imam asy-Syafi'i sendiri tidak menguraikan pembahasan
maslahah mursalah secara khusus dalam karya utamanya al-Risalah. Demikian pula Ibnu Subki
tidak membahas maslahah mursalah sebagai konsep tersendiri, melainkan hanya
menyinggungnya dalam konteks pembahasan syarat ‘illah, dengan menggunakan istilah al-
munasib sebagai padanan konseptual dari pertimbangan kemaslahatan.

Sebagian ulama berpendapat bahwa penerapan maslahah mursalah juga ditemukan dalam
tradisi mazhab Syafi‘i. Abu Ishaq al-Shatibi dari kalangan Maliki menyebutkan adanya praktik
penggunaan metode ini oleh ulama Syafi‘iyah. Pandangan tersebut diperkuat oleh Imam al-
Ghazali, yang bahkan mengutip satu versi pendapat yang menyatakan bahwa maslahah mursalah
telah diterapkan oleh Imam asy-Syafi'i. Selain itu, Ibnu Qudamah juga mencatat bahwa sebagian
ulama Syafi‘iyah memanfaatkan maslahah mursalah dalam proses ijtihad mereka. Ulama yang



4 - Rekonstruksi Maslahah Mursalah dalam Istinbat Hukum Ekonomi Syariah di Indonesia

membahas penerapan maslahah mursalah di kalangan Hanafiyah dan Syafi‘iyah menegaskan
bahwa penggunaannya tidak bersifat mutlak, melainkan dibatasi oleh syarat bahwa meskipun
kemaslahatan tersebut tidak bersandar secara langsung pada dalil syara’, ia tetap harus memiliki
keterkaitan dengan prinsip-prinsip dasar hukum syariat yang telah ditetapkan.

Lebih lanjut, Imam al-Ghazali secara tegas dalam dua karyanya, al-Madkhal dan al-Mustashfa,
menyatakan penerimaan terhadap maslahah mursalah dengan syarat bahwa kemaslahatan
tersebut bersifat daruri (primer), gath‘i (pasti), dan kulli (menyeluruh) secara kumulatif.
Pandangan ini kemudian didukung oleh Ibnu Subki dan Fakhruddin al-Razi. Berbeda dengan
pandangan tersebut, sebagian ulama Hanabilah berpendapat bahwa maslahah mursalah tidak
memiliki dasar hujjah yang kuat dan oleh karena itu tidak dibenarkan untuk dijadikan metode
ijtihad. Penolakan serupa juga disampaikan oleh kelompok ulama yang menolak giyas, seperti al-
Zhahiri, ulama Syiah, sebagian ulama kalam Mu‘tazilah, serta Qadhi al-Baidhawi, yang secara tegas
menolak penggunaan maslahah mursalah dalam berijtihad.

Berdasarkan pemaparan tersebut, posisi ulama dalam menyikapi penerapan maslahah
mursalah dalam ijtihad dapat diklasifikasikan ke dalam dua kelompok utama. Pertama, kelompok
yang menolak penggunaan maslahah mursalah, yang oleh Al-Amidi dikategorikan sebagai jumhur
ulama. Kedua, kelompok yang membuka kemungkinan penggunaan maslahah mursalah sebagai
sarana ijtihad dengan batasan-batasan tertentu. Perbedaan pandangan antarmahzhab ini pada
dasarnya bersumber dari perbedaan pemahaman mengenai hakikat i‘tibar sebagai syarat
diterimanya suatu kemaslahatan. Para ulama sepakat bahwa apabila suatu maslahah memiliki
i‘tibar syar‘i, maka ia dapat diterima sebagai hujjah dan dijadikan dasar ijtihad. Namun, i‘tibar
syar‘i tersebut memiliki dua bentuk, yaitu i‘tibar langsung yang dikenal sebagai al-mu’aththir dan
i'tibar tidak langsung yang disebut al-mula’im. Ulama yang dinilai menerapkan maslahah
mursalah, seperti sebagian ulama Malikiyah, kerap dikritik karena dianggap menggunakan
kemaslahatan yang tidak memiliki i‘tibar syar‘. Sebaliknya, kelompok ini mempertahankan
pendiriannya dengan menyatakan bahwa kemaslahatan yang mereka gunakan tetap memiliki
i‘tibar syar‘i, meskipun dalam bentuk tidak langsung. Demikian pula, ulama Syafi‘iyah yang
dituduh mengamalkan maslahah mursalah menegaskan bahwa penerapan tersebut dilakukan
karena adanya i‘tibar, walaupun bersifat tidak langsung. Oleh sebab itu, perbedaan pandangan
mengenai maslahah mursalah tidak dapat dinilai secara sederhana tanpa mempertimbangkan
kerangka metodologis yang melatarbelakanginya.

Sejalan dengan hal tersebut, Amir Syarifudin menegaskan bahwa ulama yang menerima
penerapan maslahah mursalah tidak melakukannya secara bebas tanpa kriteria. Terdapat
sejumlah persyaratan yang harus dipenuhi, baik syarat umum maupun syarat khusus. Secara
umum, maslahah mursalah hanya dapat diterapkan apabila terdapat nash sebagai rujukan dasar.
Adapun secara khusus, penerapan maslahah mursalah sebagai metode ijtihad mensyaratkan
kriteria-kriteria tertentu yang akan dijelaskan lebih lanjut.:

1) Maslahah Mursalah merupakan maslahah yang nyata dan bersifat universal, dalam arti
bisa diterima oleh akal yang sehat bahwa ia benar-benar memberikan manfaat bagi
manusia dan mencegah mudarat secara keseluruhan.

2) Yang dianggap akal sehat sebagai suatu maslahah yang sejati benar-benar selaras dengan
maksud dan tujuan syara’ dalam menetapkan setiap hukum, yaitu mewujudkan
kemaslahatan bagi umat manusia.

3) Yang dianggap akal sehat sebagai suatu maslahat yang nyata dan sesuai dengan tujuan
syara’ dalam penetapan hukum itu tidak bertentangan dengan dalil syara’ yang sudah ada
baik dalam bentuk nash Alquran, Sunah maupun Ijma’ ulama yang sebelumnya.

4) Maslahah Mursalah diterapkan dalam situasi yang membutuhkan, di mana jika
persoalannya tidak diatasi dengan cara ini, maka umat akan mengalami kesulitan hidup,
dengan pengertian bahwa cara ini harus diambil untuk menghindarkan umat dari
kesulitan.



5 - Rekonstruksi Maslahah Mursalah dalam Istinbat Hukum Ekonomi Syariah di Indonesia

Sehingga, untuk memperkuat argumentasi rasional, baik pihak yang menerima maupun yang
menolak maslahah mursalah sebagai dasar ijtihad sama-sama bersikap hati-hati, mengingat tidak
terdapat nash yang secara tegas membenarkan maupun menolak penerapannya. Ulama yang
menerima maslahah mursalah mengemukakan sejumlah argumen. Pertama, terdapat persetujuan
Nabi terhadap penjelasan Mu'adz ibn Jabal yang menyatakan akan menggunakan ijtihad berbasis
ra’yu apabila tidak ditemukan rujukan dalam Al-Qur'an dan Sunnah untuk menyelesaikan
persoalan hukum tertentu, tanpa adanya tuntutan dari Nabi untuk mencari dalil nash tambahan.
Kedua, praktik penggunaan maslahah mursalah telah berlangsung secara luas di kalangan para
sahabat dan diterima sebagai kesepakatan kolektif tanpa saling menyalahkan.

Hal ini tercermin, antara lain, dalam pemilihan Abu Bakar sebagai khalifah, pembentukan
lembaga pencetakan mata uang pada masa Umar ibn Khattab, serta penyeragaman qira’at Al-
Qur’an pada era Uthman ibn Affan. Bahkan, dalam beberapa kasus, penerapan kemaslahatan oleh
para sahabat tampak berbeda dengan pemahaman literal nash, seperti kebijakan memerangi
pihak yang enggan membayar zakat pada masa Abu Bakar, tidak diberikannya zakat kepada
muallaf pada masa Umar, serta penerapan adzan dua kali pada masa Utsman. Ketiga, apabila suatu
kemaslahatan telah nyata manfaatnya dan selaras dengan tujuan pembentuk hukum syariat, maka
pemanfaatannya dipandang sebagai upaya merealisasikan tujuan syar‘i meskipun tidak didukung
oleh dalil khusus. Sebaliknya, mengabaikan kemaslahatan semacam ini justru berarti
mengabaikan tujuan yang hendak dicapai oleh syariat, sehingga penerapannya tidak
bertentangan dengan prinsip-prinsip syara’, bahkan sejalan dengannya. Keempat, pelarangan
penggunaan maslahah mursalah dalam kondisi tertentu berpotensi menimbulkan kesulitan bagi
umat, padahal syariat pada dasarnya ditetapkan untuk memberikan kemudahan dan
menghindarkan manusia dari kesempitan. Kelompok ulama yang menentang Maslahah Mursalah
sebagai metode ijtihad mengajukan argumen yang mencakup di antaranya adalah:

1) Jika suatu maslahah memiliki petunjuk syar’i yang mendukungnya atau disebut mu’
tabarah, maka ia telah tergolong dalam generalisasi qias. Jika tidak ada indikasi syara yang
mendukungnya, maka ia tidak dapat dianggap sebagai suatu maslahah. Melaksanakan hal-
hal di luar pedoman syara' berarti mengakui kekurangan Alqur'an dan Sunah Nabi. Ini juga
menunjukkan ketidakmengakuan terhadap kesempurnaan risalah Nabi. Sebenarnya
Alquran dan Sunah Nabi menjelaskan bahwa keduanya sudah lengkap mencakup segala
aspek.

2) Bersedekah dengan maslahat yang tidak diakui oleh nash akan mengakibatkan
pengalaman hukum yang didasarkan pada keinginan pribadi dan nafsu semata. Metode
seperti ini tidaklah umum dalam prinsip-prinsip Islam.

3) Memanfaatkan maslahah dalam ijtihad tanpa merujuk pada nash akan menyebabkan
munculnya sikap sembarangan dalam menentukan hukum yang dapat membuat seseorang
dirugikan atas nama hukum. Prinsip penetapan hukum dalam Islam akan dilanggar jika hal
itu terjadi, yaitu "tidak boleh merusak, dan juga tidak ada yang dirusak”.

4) Jika diizinkan untuk berijtihad dengan pendekatan maslahah yang tidak didukung oleh
nash, maka akan ada kemungkinan perubahan hukum syara' disebabkan oleh pergeseran
waktu dan perbedaan lokasi penerapan hukum syara’, serta perbedaan antar individu.
Dalam situasi tersebut, tidak akan ada kepastian hukum. Hal ini bertentangan dengan
prinsip hukum isyara yang bersifat universal dan lestari serta mencakup seluruh umat
manusia.

Dapat disimpulkan bahwa sebagian besar ulama berpendapat maslahah mursalah hanya bisa
digunakan sebagai istimbath hukum dalam hal mu’amalah saja. Produk hukum yang dihasilkan
melalui metode ini dianggap lebih efisien dalam mengatasi dan menjawab isu-isu mu’amalah
kontekstual (modern) yang belum dijelaskan ketentuan hukumnya secara tegas dalam nash.
Maslahah mursalah bertujuan untuk mewujudkan dan menjaga kemaslahatan umat manusia



6 - Rekonstruksi Maslahah Mursalah dalam Istinbat Hukum Ekonomi Syariah di Indonesia

secara optimal yang merupakan gambaran dari manifestasi konsep magqgashid syariah
(Adinugraha, 2018)

Posisi Epistemologis Maslahah Mursalah dalam Ushul Figh

Maslahah Mursalah menempati posisi metodologis penting ketika nash tidak memberikan
ketentuan rinci terhadap suatu masalah. Temuan penelitian menunjukkan bahwa ulama klasik
menerima konsep ini dengan tingkat kehati-hatian berbeda. Malikiyah dan Hanabilah cenderung
menerimanya sebagai sumber istinbat, sedangkan Syafi‘iyah dan sebagian Hanafiyah
mengintegrasikannya dalam qgiyas sehingga ruang aplikasinya lebih sempit.

Analisis terhadap keragaman pendapat ini menunjukkan bahwa perbedaan bukan terletak
pada “boleh-tidaknya” menggunakan maslahah, melainkan pada kriteria validitas maslahat,
seperti:

1. kesesuaian dengan magqasid,

2. kebermanfaatan yang hakiki dan rasional,
3. tidak bertentangan dengan nash,

4. berdampak pada kepentingan umum.

Dengan demikian, epistemologi klasik telah menyediakan fondasi, namun belum memberikan
framework operasional yang dapat digunakan untuk konteks modern.

Implementasi Konsep Maslahah Mursalah Dalam Ekonomi Islam

Penerapan al-maslahah al-mursalah dalam ranah muamalah, khususnya ekonomi syariah,
memiliki cakupan yang relatif lebih luas dibandingkan bidang lainnya. Hal ini disebabkan oleh
karakter ayat-ayat Al-Qur'an dan hadis yang mengatur persoalan ekonomi umumnya bersifat
global, sehingga membuka ruang ijtihad yang lebih leluasa. Keterbatasan nash yang mengatur
aspek teknis kebijakan ekonomi dan muamalah mendorong para ulama untuk mengembangkan
metode ijtihad melalui pendekatan al-maslahah al-mursalah. Secara prinsip, hukum akad
muamalah pada dasarnya diperbolehkan selama tidak terdapat dalil yang melarangnya, berbeda
dengan ketentuan ibadah yang bersifat ketat dan terbatas. Oleh karena itu, al-maslahah al-
mursalah dapat dijadikan rujukan dalam menetapkan hukum pada sektor ekonomi yang belum
diatur secara rinci oleh syariat, guna mencegah terjadinya kekosongan hukum, sebagaimana
dikemukakan oleh Muhajirin dan May Dedu (2021). Lebih lanjut, metode al-maslahah al-mursalah
relevan digunakan dalam merespons persoalan ekonomi kontemporer, karena melalui
pendekatan analisis kemaslahatan, pengembangan hukum dapat bergerak dari pemahaman
tekstual nash menuju pemaknaan kontekstual. Implementasi metode ini dalam bidang muamalah
dan ekonomi syariah tercermin dalam berbagai bentuk akad dan praktik transaksi, seperti
pengaturan mekanisme pasar, pembentukan lembaga hisbah atau pengawasan, pengelolaan zakat
produktif, pendirian lembaga keuangan syariah, serta berbagai kebijakan ekonomi lainnya.

Berikut adalah beberapa contoh penerapan maslahah mursalah dalam ekonomi Islam:
1. Pendirian lembaga keuangan syariah/bank

Perbankan telah berkembang menjadi kebutuhan fundamental bagi masyarakat
modern dan memainkan peran yang tidak terpisahkan dari kehidupan sehari-hari (Hardiati
&Januari, 2021). Berbagai fungsi bank—mulai dari sarana penyimpanan dana, pembiayaan,
pembayaran kewajiban rutin seperti listrik, telepon, dan pendidikan, hingga layanan
transfer dana dan penyaluran bantuan bagi korban bencana—menunjukkan perannya
sebagai instrumen saling tolong-menolong dalam kehidupan sosial. Meskipun demikian,
secara normatif Islam tidak secara eksplisit memerintahkan pembentukan lembaga
perbankan sebagai institusi formal (Hardiati, Prasetyo, et al, 2021). Namun, tidak
ditemukan pula ketentuan dalam Al-Qur'an maupun hadis yang melarang pendirian
lembaga perbankan. Akad mudharabah yang dikenal dalam khazanah figh Islam pada



7 - Rekonstruksi Maslahah Mursalah dalam Istinbat Hukum Ekonomi Syariah di Indonesia

awalnya dipraktikkan sebagai hubungan kerja bersifat personal, bukan institusional, yakni
kerja sama antara dua pihak atau lebih di mana pemilik modal mempercayakan dananya
kepada pengelola untuk dijadikan modal usaha dengan pembagian hasil berdasarkan
kesepakatan (Hardiati, Fitriani, & Miranti, 2024). Dengan berkembangnya lembaga
perbankan, manfaat dari mekanisme tersebut menjadi lebih luas dan dapat dirasakan oleh
masyarakat secara kolektif. Selain itu, kemanfaatan tersebut tetap berada dalam koridor
prinsip-prinsip hukum Islam dan sejalan dengan ketentuan normatif yang bersumber dari
Al-Qur’an dan hadis.

Kolateral pada pembiayaan mudharabah

Perbankan Syariah di Indonesia memenuhi kebutuhan masyarakat yang
menginginkan layanan jasa perbankan berdasarkan prinsip syari'ah, yang berlandaskan
hukum pada Undang-Undang Nomor 21 Tahun 2008 tentang Perbankan Syariah. Oleh
karena itu, bank syariah dalam memberikan fasilitas pembiayaan mengikuti aturan
pemerintah, yaitu sesuai Pasal 23 Undang-Undang Nomor 21 Tahun 2008, yang
mengharuskan adanya agunan tambahan di setiap pembiayaan berisiko tinggi seperti
pembiayaan mudarabah (Hardiati, Pary, & Damayanti, 2021).

Pembiayaan mudarabah tergolong sebagai skema pembiayaan yang memiliki tingkat
risiko relatif tinggi karena bank syariah senantiasa berhadapan dengan potensi risiko yang
berasal dari pihak mudarib. Bahkan dalam kondisi yang paling ideal sekalipun atau setelah
dilakukan analisis pembiayaan secara mendalam, kemungkinan terjadinya pembiayaan
bermasalah tetap tidak dapat sepenuhnya dihindari. Atas dasar tersebut, bank syariah
mengambil inisiatif untuk meminta agunan tambahan sebagai bentuk pengamanan
pembiayaan, dengan tujuan memastikan bahwa dana yang disalurkan kepada nasabah
dapat kembali sesuai dengan kesepakatan yang telah ditetapkan dalam akad (Fauzan,
2020).

Meskipun secara prinsip pemberian jaminan dalam pembiayaan mudarabah tidak
dianjurkan, mengingat peran bank syariah sebagai lembaga intermediasi yang harus
menjaga kepercayaan dana pihak ketiga, praktik permintaan agunan tambahan dapat
dibenarkan dengan merujuk pada kaidah ushul figh maslahah mursalah. Kemaslahatan
yang berkaitan dengan kebutuhan, kepentingan, serta kesejahteraan bersama dapat
diterapkan sepanjang tidak bertentangan dengan prinsip dan dalil syariat, serta benar-
benar menghadirkan manfaat kolektif tanpa menimbulkan kesulitan atau kerugian bagi
pihak lain. Oleh karena itu, berdasarkan prinsip maslahah mursalah, bank syariah dituntut
untuk menerapkan mekanisme pembiayaan yang mampu melindungi kepentingan bank
sekaligus menjaga amanah nasabah yang mempercayakan dananya (Marsono, 2019).

Selain itu, permintaan agunan tambahan juga didasarkan pada pertimbangan bahwa
dana pihak ketiga yang dikelola bank merupakan amanah yang wajib dijaga. Bank harus
bersikap waspada terhadap kemungkinan penarikan dana oleh pihak ketiga, mengingat
dana tersebut merupakan kebutuhan banyak orang. Dengan demikian, keberadaan agunan
tambahan menjadi instrumen penting dalam kontrak pembiayaan mudarabah guna
menjaga keberlangsungan dan keamanan dana yang dikelola.

. Intervensi harga

Secara prinsipil, Islam memandang mekanisme pasar sebagai sesuatu yang bersifat
alamiah, sehingga intervensi terhadap pasar tidak dipandang sebagai suatu keharusan.
Dalam perspektif ekonomi Islam, pembentukan harga diserahkan kepada kekuatan pasar
yang bekerja melalui mekanisme permintaan dan penawaran, yang harus berlangsung atas
dasar kerelaan para pihak tanpa adanya unsur paksaan atau kerugian sepihak. Dengan
demikian, fluktuasi harga merupakan konsekuensi logis dari perubahan penawaran dan
permintaan. Apabila seluruh transaksi dilakukan sesuai dengan ketentuan syariat, maka
kenaikan harga yang terjadi dipahami sebagai ketentuan Allah (sunnatullah). Harga yang



8 - Rekonstruksi Maslahah Mursalah dalam Istinbat Hukum Ekonomi Syariah di Indonesia

terbentuk melalui mekanisme pasar yang wajar ini oleh para fuqaha dikenal dengan istilah
saman misl atau harga yang setara (Habibi & Saepurohman, 2023).

Pada masa Nabi Muhammad saw., pernah terjadi lonjakan harga yang cukup
signifikan di pasar. Dalam riwayat Anas bin Malik RA disebutkan bahwa masyarakat
mengadukan kondisi tersebut kepada Rasulullah dan meminta agar beliau menetapkan
harga. Namun, Rasulullah saw. menegaskan bahwa Allah-lah yang berhak menentukan
harga, melapangkan dan menyempitkan rezeki, serta memberikan kecukupan kepada
hamba-Nya. Beliau menyatakan keinginannya untuk bertemu Allah dalam keadaan tidak
ada seorang pun yang menuntutnya atas kezaliman yang berkaitan dengan jiwa maupun
harta (ad-Darimi, t.t.,; Shofiyah & Ghozali, 2021)

Hadis ini menegaskan bahwa Rasulullah saw. tidak melakukan penetapan harga di
pasar, karena harga dipandang terbentuk secara alami melalui mekanisme pasar yang
berjalan sesuai kehendak Allah. Oleh karena itu, Rasulullah tidak menyetujui adanya
campur tangan pemerintah dalam penentuan harga pada kondisi tersebut, sebab harga
ditentukan oleh keseimbangan penawaran dan permintaan, bukan oleh tindakan sepihak
atau sewenang-wenang. Mekanisme pasar ini sejalan dengan ketentuan syariat yang
menghendaki agar aktivitas perdagangan dilakukan secara adil dan berdasarkan kerelaan
bersama, sebagaimana ditegaskan dalam Al-Qur'an, Surah An-Nisa’ ayat 29:

58 53 535 GTY1 Yol 18 S0ia 8B 9 3t a1 G
D G 1K, D6 &) KB 13145 9525 ol

Artinya: Wahai orang-orang yang beriman, janganlah kamu memakan harta
sesamamu dengan cara yang batil (tidak benar), kecuali berupa perniagaan atas dasar suka
sama suka di antara kamu. Janganlah kamu membunuh dirimu. Sesungguhnya Allah adalah
Maha Penyayang kepadamu. (QS. An-Nisa 4:29)

Dalam perspektif Islam, praktik persaingan ekonomi harus dibangun di atas nilai-
nilai moral, seperti persaingan yang sehat, kejujuran, keterbukaan, dan keadilan.
Berlandaskan prinsip-prinsip tersebut, Nabi Muhammad saw. tidak melakukan intervensi
dalam penetapan harga pasar dan melarang berbagai bentuk praktik bisnis yang dapat
merugikan pihak lain atau merusak mekanisme pasar yang berjalan secara alami. Namun
demikian, dalam kondisi tertentu seperti terjadinya praktik monopoli, ancaman terhadap
pemenuhan kebutuhan dasar masyarakat, kolusi di antara pelaku usaha, atau tindakan
pemboikotan intervensi pemerintah dalam penentuan harga dapat dibenarkan karena
mengandung unsur kemaslahatan.

Para ulama pada umumnya sepakat bahwa harga yang adil adalah harga yang
terbentuk melalui interaksi antara permintaan dan penawaran. Bahkan, mayoritas ulama
memandang intervensi pemerintah dalam penetapan harga pasar sebagai perbuatan yang
terlarang, karena menjaga kepentingan konsumen memiliki kedudukan yang sama
pentingnya dengan melindungi kepentingan produsen. Karena perlindungan terhadap
kedua pihak sangat penting, produsen dan konsumen memiliki kebebasan untuk
menentukan harga yang adil berdasarkan kesepakatan bersama. Memaksa salah satu pihak
untuk melakukan jual beli dengan harga tertentu adalah suatu bentuk penindasan. Selain
itu, anggapan bahwa peningkatan harga disebabkan oleh ketidakadilan penjual tidak
selamanya akurat karena harga ditentukan oleh kekuatan permintaan dan penawaran.

Berbeda dengan pandangan mayoritas ulama, Ibnu Taimiyah membolehkan adanya
intervensi pemerintah dalam penetapan harga, meskipun praktik tersebut tidak dilakukan
oleh Nabi Muhammad saw. Pandangan ini didasarkan pada pertimbangan maslahah, yang
memungkinkan regulasi ekonomi bergerak dari pemahaman tekstual nash menuju
pemaknaan kontekstual yang mengandung kemaslahatan. Sebagai ilustrasi, Nabi



9 - Rekonstruksi Maslahah Mursalah dalam Istinbat Hukum Ekonomi Syariah di Indonesia

Muhammad saw. tidak melakukan intervensi harga di pasar Madinah meskipun para
sahabat memintanya untuk menurunkan harga, karena pada saat itu mekanisme pasar
masih berjalan secara wajar dan tidak menimbulkan ketidakadilan. Namun ketika situasi
berubah (terjadi penyimpangan pasar), dengan memperhatikan kepentingan umum dan
memastikan mekanisme pasar dapat kembali berjalan menuju keseimbangan, maka
pemerintah diperbolehkan melakukan intervensi harga.

Menurut Ibnu Taimiyah, sahnya pemerintah dalam menetapkan kebijakan intervensi
bisa terjadi dalam situasi dan kondisi sebagai berikut:

a. Produsen tidak bisa menjual produknya kecuali dengan harga yang lebih tinggi
daripada harga pasar umum, sementara konsumen memerlukan produk itu.

b. Terjadi kasus monopoli (penimbunan), di kalangan fukaha untuk menerapkan hak
hajar (aturan yang membatasi penggunaan dan pemanfaatan atas kepemilikan
barang) oleh pemerintah.

c. Timbul situasi al-hasr (boikot), di mana penyaluran barang hanya terpusat pada
satu penjual atau pihak tertentu.

d. Terdapat koalisi dan kolusi di antara penjual (kartel) di mana sejumlah pedagang
sepakat untuk bertransaksi satu sama lain, dengan harga di atas atau di bawah
harga yang wajar.

e. Produsen menetapkan harga produknya yang dianggap terlalu tinggi oleh
konsumen, sementara konsumen menginginkan harga yang dianggap terlalu
rendah oleh produsen.

f.  Memiliki layanan, misalnya tenaga kerja, menolak untuk bekerja kecuali dengan
bayaran yang lebih tinggi dibandingkan harga pasar yang ada, sementara
masyarakat memerlukan layanan itu.

Sementara itu, tujuan pelaksanaan intervensi pasar oleh pemerintah menurut Ibnu
Qudamah al-Maqdisi 1374 M adalah sebagai berikut:

a. Intervensi harga berkaitan dengan kepentingan publik,
b. Untuk menghindari ikhtikar dan ghaban yang berlebihan, serta
c. Agar melindungi kepentingan komunitas yang lebih luas.

Sedangkan menurut Baqir Sadr bahwa pada tataran praktis, negara mengintervensi
kehidupan ekonomi untuk menjamin adaptasi hukum Islam yang terkait dengan kehidupan
ekonomi para individu (Astuti, Rehan, & Afriza, 2024).

Maslahah mursalah memberikan fleksibilitas dalam pengambilan keputusan terkait
penetapan harga, yang berarti harga dapat disesuaikan dengan kondisi dan kebutuhan
masyarakat saat itu. Dalam situasi darurat, seperti bencana alam, penyesuaian harga
barang-barang tertentu dapat dilakukan untuk memastikan aksesibilitas dan
keterjangkauan bagi masyarakat yang terkena dampak. Kebijakan harga yang diambil tidak
hanya mencerminkan kepatuhan terhadap prinsip syariah, tetapi juga mempertimbangkan
kebutuhan mendesak masyarakat. Selain itu, penerapan maslahah mursalah mendorong
keterlibatan berbagai pemangku kepentingan, termasuk produsen, konsumen, dan
regulator, dalam proses penetapan harga. Dengan melibatkan berbagai pihak yang memiliki
pandangan dan kepentingan berbeda, keputusan harga yang dihasilkan lebih
mencerminkan kebutuhan dan kepentingan masyarakat luas, bukan hanya kepentingan
segelintir pihak (Fathurrahman & Muhajirin, 2024)

Fungsi yang harus ditunjukkan oleh regulasi harga menurut (Mohammad Mufud,
2016) meliputi: pertama, fungsi ekonomi yang berkaitan dengan peningkatan produktivitas
dan peningkatan pendapatan masyarakat berpenghasilan rendah melalui alokasi dan



10 - Rekonstruksi Maslahah Mursalah dalam Istinbat Hukum Ekonomi Syariah di Indonesia

penataan kembali sumber daya ekonomi. Kedua, peran sosial dalam menjaga keseimbangan
sosial antara orang kaya dan orang miskin. Ketiga, peran moral dalam menegakkan nilai-
nilai syariat Islam, terutama yang berhubungan dengan transaksi ekonomi (seperti
kejujuran, keadilan, dan manfaat).

Dengan demikian, intervensi harga pasar oleh pemerintah dalam kondisi-kondisi
yang diperkenankan adalah pelaksanaan dari maslahah mursalah. Karena kebijakan
pemerintah dalam menetapkan atau mempertahankan harga pasar adalah kepentingan
publik yang harus dijaga. Oleh karena itu, intervensi harga saat terjadinya distorsi harga
pasar adalah kebijakan untuk mencapai kemaslahatan dan keadilan sosial, baik untuk
produsen maupun konsumen. (Mohammad Mufud, 2016)

Dalam penetapan harga, ini berarti bahwa harga tidak hanya ditentukan berdasarkan
faktor-faktor pasar jangka pendek, tetapi mempertimbangkan dampak jangka panjang
terhadap masyarakat dan lingkungan. Penetapan harga yang memperhitungkan biaya
lingkungan atau kesehatan masyarakat akan mendorong pelaku pasar untuk beroperasi
secara lebih berkelanjutan (Al-hakim & Setiawan, 2023).

. Larangan Dumping

Berdasarkan Kamus Istilah Perdagangan Internasional, dumping dipahami sebagai
praktik penjualan barang ke negara tujuan ekspor dengan harga yang lebih rendah
dibandingkan harga wajar atau harga produsen di negara asal. Dengan kata lain, dumping
merupakan strategi pemasaran produk di pasar internasional dalam jumlah besar dengan
harga yang lebih murah daripada harga yang berlaku di pasar domestik. Secara umum,
praktik ini bertujuan untuk menguasai pasar internasional dan mengendalikan harga
komoditas tertentu. Dalam rezim perdagangan global, dumping dikategorikan sebagai
praktik perdagangan yang tidak adil karena berpotensi merugikan produsen pesaing serta
mengganggu stabilitas sistem pasar internasional.

Praktik dumping berdampak negatif terhadap produsen dalam negeri karena mereka
tidak mampu bersaing dengan produk impor yang ditawarkan dengan harga lebih rendah,
sementara biaya produksi menyebabkan harga produk domestik menjadi lebih tinggi.
Kondisi ini dapat berujung pada penutupan industri sejenis di dalam negeri dan memicu
terjadinya pemutusan hubungan kerja (PHK) dalam skala besar, sebagai akibat dari upaya
perusahaan domestik menekan biaya operasional agar tetap bertahan di tengah persaingan
yang tidak seimbang.

Dalam perspektif hukum Islam, tidak ditemukan dalil eksplisit dalam Al-Qur'an
maupun hadis yang secara langsung mengatur kebolehan atau larangan praktik dumping.
Pada prinsipnya, aktivitas perdagangan internasional diperbolehkan berlangsung secara
bebas tanpa intervensi yang berlebihan dalam penetapan harga maupun kebijakan
perdagangan. Namun demikian, kebebasan tersebut tetap harus mempertimbangkan
prinsip keadilan agar tidak menimbulkan kerugian bagi pihak lain. Oleh karena itu,
berdasarkan pertimbangan kemaslahatan dan upaya mencegah terjadinya mudarat yang
lebih luas bagi masyarakat, praktik dumping dipandang bertentangan dengan prinsip
syariat dan dengan demikian dinilai tidak diperbolehkan dalam hukum Islam.

Dengan demikian, siyasah al-ighraq (dumping atau penjualan murah) bertujuan
untuk mendapatkan keuntungan melalui penjualan barang dengan harga yang lebih rendah
dibandingkan harga yang berlaku di pasar. Praktik tersebut dinilai bertentangan dengan
prinsip-prinsip Islam karena berpotensi menimbulkan kerugian yang bersifat luas bagi
masyarakat. Atas dasar itu, Islam melarang praktik dumping dalam kegiatan ekonomi,
sebab tindakan tersebut dapat memicu terjadinya mudarat dan menghilangkan
kemaslahatan publik. Penerapan diskon secara ekstrem juga berimplikasi pada
ketidakstabilan harga pasar, merugikan para pelaku usaha, serta menciptakan iklim
persaingan yang tidak sehat dalam aktivitas perdagangan.



11 - Rekonstruksi Maslahah Mursalah dalam Istinbat Hukum Ekonomi Syariah di Indonesia

5. Kartel dan Monopoli

Kartel dapat dipahami sebagai kesepakatan yang dilakukan oleh sejumlah produsen
yang bersifat independen untuk menyelaraskan keputusan usaha, sehingga masing-masing
anggota memperoleh keuntungan yang bersifat monopolistik. Kesepakatan tersebut dapat
meliputi pengaturan kuota atau pembatasan produksi, pembagian wilayah pemasaran,
maupun penetapan harga. Berdasarkan pengertian ini, suatu entitas usaha tunggal yang
memiliki posisi monopoli tidak termasuk kategori kartel, meskipun tetap dapat dinilai
melanggar hukum apabila menyalahgunakan kekuatan monopolinya. Praktik kartel
umumnya muncul dalam struktur pasar oligopoli, yakni kondisi pasar yang didominasi oleh
sedikit penjual dengan produk yang relatif homogen, dan bertujuan menciptakan kekuatan
pasar agar pelaku usaha dapat mengendalikan harga melalui pembatasan pasokan barang.

Dalam perspektif hukum persaingan usaha, praktik kartel pada umumnya dilarang di
hampir seluruh negara. Meskipun demikian, kartel masih ditemukan baik dalam skala
nasional maupun internasional, baik secara formal maupun informal. Di Indonesia,
larangan terhadap praktik kartel diatur dalam Pasal 11 Undang-Undang Nomor 5 Tahun
1999 tentang Larangan Praktik Monopoli dan Persaingan Usaha Tidak Sehat, yang
menegaskan bahwa pelaku usaha dilarang membuat perjanjian dengan pesaingnya untuk
memengaruhi harga melalui pengaturan produksi dan/atau pemasaran barang dan/atau
jasa, karena berpotensi menimbulkan praktik monopoli dan persaingan usaha yang tidak
sehat.

Dalam perspektif ekonomi Islam, praktik kartel dipandang merugikan konsumen dan
berpotensi besar menciptakan persaingan usaha yang tidak adil. Pada dasarnya, persaingan
yang sehat justru memberikan dampak positif bagi perekonomian. Namun, dalam kondisi
tertentu, ketika suatu industri hanya dikuasai oleh sedikit perusahaan, muncul
kecenderungan bagi pelaku usaha untuk berkolaborasi demi memperbesar kekuatan
ekonomi dan memaksimalkan keuntungan. Kolaborasi tersebut diwujudkan melalui
pembatasan produksi dan pengendalian harga berdasarkan kesepakatan bersama.
Berdasarkan teori monopoli, kelompok industri yang berada dalam struktur oligopoli akan
memperoleh keuntungan maksimal apabila berkolusi dalam praktik monopolistik. Oleh
karena itu, pelarangan kartel bertujuan mendorong terciptanya persaingan usaha yang
sehat, meningkatkan efisiensi dalam proses produksi dan distribusi, serta menstimulasi
inovasi, termasuk dalam pengembangan infrastruktur produksi. Di sisi lain, konsumen
diuntungkan melalui harga yang lebih terjangkau, karena harga output dihasilkan dari
proses produksi dan pengelolaan usaha yang lebih efisien.

6. Spekulasi Valas

Spekulasi pada dasarnya merupakan aktivitas memperoleh suatu komoditas pada
harga rendah pada waktu tertentu untuk kemudian menjualnya kembali pada harga yang
lebih tinggi di masa mendatang. Dalam praktik perdagangan, spekulan umumnya
mengharapkan terjadinya fluktuasi harga yang signifikan di masa depan dibandingkan
harga saat transaksi dilakukan. Dalam perspektif Islam, praktik spekulatif semacam ini
tidak dibenarkan. Salah satu bentuk perdagangan yang mengandung unsur spekulasi
adalah transaksi valuta asing (valas). Perdagangan valas dapat dianalogikan dengan
transaksi sharf yang disepakati keabsahannya oleh para ulama dengan ketentuan tertentu,
yaitu apabila pertukaran dilakukan antara mata uang sejenis—seperti emas dengan emas—
maka harus memiliki nilai atau kadar yang setara serta dilakukan secara tunai
(nagdan/spot) untuk menghindari riba. Apabila pertukaran melibatkan mata uang yang
berbeda jenis, maka transaksi dapat dilakukan berdasarkan nilai pasar dengan syarat
penyerahan dilakukan secara bersamaan.

Dalam hukum Islam, transaksi jual beli valuta asing diperbolehkan apabila dilakukan
untuk memenuhi kebutuhan sektor riil, baik yang berkaitan dengan barang maupun jasa.
Namun, apabila transaksi tersebut bertujuan untuk memperoleh keuntungan melalui



12 - Rekonstruksi Maslahah Mursalah dalam Istinbat Hukum Ekonomi Syariah di Indonesia

spekulasi, maka hukumnya menjadi terlarang. Pelarangan ini didasarkan pada anggapan
bahwa perdagangan valas yang bersifat spekulatif memiliki kemiripan dengan praktik
perjudian karena sarat dengan unsur ketidakpastian. Selain itu, mekanisme margin trading
berpotensi melemahkan nilai mata uang dan mengabaikan prinsip persaingan usaha yang
sehat, mengingat tidak adanya transaksi riil yang mendasarinya. Dalam praktik tersebut,
spekulan hanya bergantung pada selisih harga valuta asing, yakni dengan membeli mata
uang saat harganya rendah dan menjualnya kembali ketika harga meningkat, sehingga
keuntungan diperoleh semata-mata dari perbedaan harga tanpa adanya ‘iwadh atau
pertukaran riil. Kondisi ini mengandung unsur riba, sementara ketidakpastian nilai tukar
yang menghasilkan keuntungan dan kerugian bagi spekulan termasuk dalam kategori judi.

Lebih lanjut, dalam ekonomi Islam uang tidak dipandang sebagai komoditas,
sedangkan dalam perdagangan valas yang bersifat spekulatif uang justru diperlakukan
sebagai objek perdagangan. Akibatnya, transaksi yang terjadi bersifat digital dan tidak
diikuti oleh aktivitas di sektor riil. Perputaran dana dalam jumlah besar tanpa diimbangi
dengan transaksi barang dan jasa berpotensi menciptakan ketimpangan antara
pertumbuhan pasar uang dan pasar riil. Ketidakseimbangan tersebut dapat menjadi pemicu
terjadinya krisis ekonomi. Oleh karena itu, praktik spekulasi valuta asing perlu dilarang
guna menjaga stabilitas dan kesejahteraan ekonomi secara menyeluruh.

Adapun dampak negatif dari perdagangan valuta asing dalam konteks maslahah
mursalah adalah sebagai berikut:

a. Ketidakpastian (Gharar)

Salah satu dampak negatif yang potensial dalam perdagangan valas adalah
adanya unsur ketidakpastian atau spekulasi yang tinggi. Transaksi valas seringkali
melibatkan prediksi harga di masa depan, yang rentan terhadap fluktuasi dan
ketidakpastian pasar. Dalam Islam, transaksi yang penuh dengan ketidakpastian
(gharar) dilarang karena dapat menimbulkan ketidakadilan bagi salah satu pihak.

b. Eksploitasi Ekonomi

Perdagangan valas dalam skala besar dapat menyebabkan ketimpangan
ekonomi. Pelaku dengan modal besar cenderung lebih diuntungkan dibandingkan
individu dengan modal kecil. Hal ini berpotensi menimbulkan eksploitasi ekonomi yang
tidak sejalan dengan prinsip keadilan dalam Islam, yang menekankan pada distribusi
kekayaan yang merata dan penghindaran monopoli.

c. Spekulasi Berlebihan

Valas seringkali menjadi sarana spekulasi yang tidak produktif, di mana
keuntungan lebih banyak didapatkan dari fluktuasi nilai tukar dibandingkan dari
aktivitas ekonomi riil. Spekulasi ini dapat menimbulkan dampak buruk bagi
perekonomian global, seperti krisis mata uang, yang merugikan banyak pihak. Dalam
maslahah mursalah, spekulasi semacam ini dianggap tidak memberikan manfaat bagi
kemaslahatan umum.

d. Ketidakstabilan Ekonomi

Fluktuasi yang ekstrem dalam pasar valas dapat memengaruhi stabilitas
ekonomi suatu negara, terutama negara berkembang yang sistem ekonominya
bergantung pada stabilitas mata uang. Hal ini dapat berdampak negatif terhadap
kehidupan masyarakat umum, yang bertentangan dengan tujuan maslahah mursalah,
yaitu menjaga kemakmuran dan kesejahteraan masyarakat.

. Penerapan revenue sharing pada bagi hasil

Perbankan syariah memperkenalkan mekanisme bagi hasil kepada masyarakat
melalui konsep revenue sharing, yaitu sistem pembagian hasil yang dihitung berdasarkan



13 - Rekonstruksi Maslahah Mursalah dalam Istinbat Hukum Ekonomi Syariah di Indonesia

total pendapatan dari pengelolaan dana tanpa terlebih dahulu mengurangkan biaya
operasional. Dalam konteks perbankan, pembagian pendapatan dimaknai sebagai
perhitungan bagi hasil yang didasarkan pada keseluruhan pendapatan bruto yang
diperoleh sebelum dikurangi biaya-biaya yang timbul dalam proses perolehan pendapatan
tersebut. Dengan demikian, sistem bagi hasil diterapkan atas pendapatan bank yang akan
didistribusikan kepada para pihak berdasarkan pendapatan kotor, yang kemudian menjadi
dasar perhitungan bagi hasil pada produk pembiayaan bank syariah. Penerapan mekanisme
bagi hasil ini merupakan salah satu wujud implementasi prinsip maslahah mursalah dalam
praktik perbankan syariah.

Hal tersebut tercermin dalam Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia
melalui Fatwa DSN-MUI No. 15/DSN-MUI/IX/2000 tentang Prinsip Pembagian Hasil Usaha
di Lembaga Keuangan Syariah. Dalam fatwa tersebut, diterapkan sejumlah kaidah
kemaslahatan, salah satunya prinsip bahwa keberadaan hukum Allah senantiasa sejalan
dengan kemaslahatan. Pertimbangan kemaslahatan juga tampak dalam ketentuan umum
fatwa yang menegaskan bahwa, dengan memperhatikan kondisi dan kebutuhan saat ini,
pembagian hasil usaha pada lembaga keuangan syariah semestinya menggunakan prinsip
revenue sharing (Ratna & Hardiati, 2024)

8. Kartu Kredit Syari’ah

Dalam perspektif figh muamalah, Kartu Kredit Syariah (Syariah Card) dikaitkan
dengan konsep bithaqah al-i'timan. Istilah bithagah merujuk pada kartu, sedangkan i’timan
bermakna keadaan aman dan saling percaya, sebagaimana dijelaskan dalam Dewan Syariah
Nasional Majelis Ulama Indonesia melalui Fatwa Nomor 54/DSN-MUI/X/2006. Secara
terminologis, Kartu Kredit Syariah merupakan instrumen pembayaran yang diterbitkan
oleh bank syariah dengan mekanisme pembayaran yang dilakukan di kemudian hari. Dalam
praktiknya, bank menyediakan rekening tagihan bulanan kepada nasabah yang dapat
dilunasi secara langsung atau didebet dari rekening aktif milik nasabah.

Kartu Kredit Syariah (Syariah Card) merupakan salah satu produk perbankan syariah
yang dikembangkan dengan mempertimbangkan prinsip kemaslahatan dan kemudahan
bagi nasabah. Dalam menetapkan fatwa terkait produk ini, Majelis Ulama Indonesia
mendasarkan keputusannya pada sejumlah kaidah figh, antara lain al-masyaqqah tajlib al-
taisir (kesulitan melahirkan kemudahan), al-hajat qad tanzilu manzilah al-dharurah
(kebutuhan dapat menempati posisi darurat), serta dar’u al-mafasid muqaddam ‘ala jalb al-
masalih (mencegah Kkerusakan lebih diutamakan daripada meraih kemanfaatan).
Berdasarkan pertimbangan tersebut, penerbitan Kartu Kredit Syariah oleh perbankan
syariah dapat dipahami sebagai implementasi metode al-maslahah al-mursalah dalam
rangka memenuhi kebutuhan transaksi masyarakat modern tanpa mengabaikan prinsip-
prinsip syariat.

Implementasi diatas menegaskan bahwa DSN-MUI menerapkan maslahah
berdasarkan kebutuhan regulatif industri keuangan. Namun penelitian menemukan bahwa
pertimbangan maslahah tidak dijelaskan secara eksplisit dalam metodologi fatwa, sehingga
menimbulkan tiga persoalan utama:

1. Tidak ada parameter evaluasi maslahat yang seragam. Misalnya, fatwa tentang
revenue sharing menyebut “kemaslahatan industri”, tetapi tidak menjelaskan
metode pengukurannya.

2. Inkongruensi antara teori dan praktik. Sebagian fatwa berbasis kemaslahatan
(taysir, kebutuhan masyarakat), sementara sebagian lainnya menggunakan sadd al-
dhari‘ah untuk memperketat transaksi digital. Tanpa model metodologis, keputusan
terlihat bergantung pada kasus, bukan metodologi baku.

3. Bias metodologis: maslahat — solusi cepat. Dalam beberapa kasus, maslahah
digunakan sebagai justifikasi normatif ketika nash tidak memadai, tetapi tanpa



14 - Rekonstruksi Maslahah Mursalah dalam Istinbat Hukum Ekonomi Syariah di Indonesia

penjelasan hubungan maslahat dengan maqasid, sehingga potensial menimbulkan
kesan “maslahat yang longgar”.

Temuan ini menunjukkan perlunya rekonstruksi metodologis.
Kebutuhan Rekonstruksi Maslahah Mursalah dalam Penetapan Hukum Ekonomi Syariah

Analisis penelitian mengungkap setidaknya empat alasan mengapa maslahah perlu
direkonstruksi:

1. Kompleksitas transaksi modern: Transaksi digital, fintech, derivatif syariah, dan pasar
modal tidak dikenal dalam literatur klasik, sehingga memerlukan alat analisis yang lebih
sistematis.

2. Kebutuhan standardisasi fatwa: Perbedaan antara fatwa antar-produk sering terjadi
karena tidak adanya alat ukur maslahat yang baku

3. Tantangan akuntabilitas regulator: Regulasi keuangan syariah harus memenuhi standar
transparansi. Oleh karena itu, penggunaan maslahat harus dapat dijelaskan secara
metodologis, bukan sekadar argumentatif.

4. Magqgasid belum berfungsi sebagai parameter operasional: Dalam praktik DSN-MUI,
magqasid digunakan secara umum, namun belum menjadi alat ukur kuantitatif-kualitatif
untuk maslahat.

Model Rekonstruksi Maslahah Mursalah

Hasil penelitian merumuskan model rekonstruksi empat tahap agar maslahah dapat dinilai
secara sistematis dalam penetapan hukum ekonomi syariah:

1. Tahap Identifikasi Masalah (Problem Identification)

Menentukan apakah isu ekonomi merupakan wilayah muamalah yang tidak
ditentukan secara rinci oleh nash. Contoh: kolateral mudharabah, kartu kredit syariah,
kebijakan anti-dumping, transaksi digital.

2. Tahap Evaluasi Berbasis Maqasid (Magasid Evaluation)
Setiap keputusan syariah diuji melalui lima parameter maqasid:
1) Hifz al-Din — tidak mengganggu kewajiban agama
2) Hifz al-Nafs — melindungi keselamatan pengguna/masyarakat
3) Hifz al-‘Aql — tidak menimbulkan praktik merusak akal
4) Hifz al-Nasl — menjaga moral & sistem keluarga
5) Hifz al-Mal — melindungi stabilitas ekonomi & harta
Setiap indikator diberi bobot sesuai konteks ekonomi.
3. Tahap Uji Konflik (Conflict Test)

Maslahat diuji dari kemungkinan bertentangan dengan: nash gath’i, kaidah universal
syariah, ijma’, dan giyas mu’tabar. Jika bertentangan maka gugur.

4. Tahap Penilaian Dampak (Impact Assessment)

Mengukur manfaat dan mudarat secara obyektif melalui: risiko syariah (sharia
compliance), risiko konsumen, dampak makroekonomi, potensi kerugian publik, dan
keberlanjutan industri.

Hanya maslahat yang dominan, berkelanjutan, dan tidak berpotensi merusak yang
dapat dijadikan dasar fatwa.



15 - Rekonstruksi Maslahah Mursalah dalam Istinbat Hukum Ekonomi Syariah di Indonesia

Implementasi Rekonstruksi dalam Praktik Fatwa dan Regulasi

Analisis menunjukkan bahwa model rekonstruksi ini dapat diterapkan langsung pada isu
nyata:

a. Kolateral mudharabah — maslahat perlindungan dana masyarakat lebih kuat daripada
mudarat pembatasan akad.

b. Larangan dumping — maslahat stabilitas pasar dan keadilan lebih besar daripada
kepentingan produsen tertentu.

Intervensi harga — boleh jika terjadi distorsi pasar (market failure).

d. Kartu kredit syariah — berdasarkan kaidah al-masyaqgah tajlib al-taysir dan dar’ al-
mafasid.

Dengan pendekatan rekonstruksi, keputusan DSN-MUI dapat dijelaskan secara lebih konsisten
dan dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah..
Table Analisis Perbandingan

Table 1. Analisis (Perbandingan Jenis Maslahah untuk Penetapan Hukum)

Jenis Status Syariah Contoh Relevansi dalam
Maslahah Ekonomi Syariah
Maslahah Diakui nash / ijma Larangan riba, larangan |Dasar seluruh akad
Mu’tabarah jual beli gharar syariah
Maslahah Ditolak nash Equal inheritance Tidak dapat
Mulghah (penyamaan waris laki- digunakan
laki-perempuan) meski nampak
“adil” secara
sosial
Maslahah | Tidak didukung & tidak ditolak nash Kolateral mudharabah, | Alatutama
Mursalah intervensi harga, kartu | penetapan hukum
kredit syariah baru (novelty)
Kesimpulan

Penelitian ini menunjukkan bahwa Maslahah Mursalah memiliki peran sentral dalam menjawab
problem-problem hukum ekonomi syariah yang tidak dijelaskan secara rinci oleh nash. Analisis
terhadap literatur ushul figh klasik menegaskan bahwa konsep maslahah diterima sepanjang
selaras dengan maqasid al-syari‘ah dan tidak bertentangan dengan prinsip dasar syariah. Namun
dalam praktik kontemporer, khususnya dalam fatwa DSN-MUI, penggunaan maslahah belum
dijelaskan secara metodologis sehingga masih ditemukan inkonsistensi dan bias dalam penetapan
hukum. Melalui penelitian ini dirumuskan sebuah model rekonstruksi Maslahah Mursalah berbasis
empat tahap identifikasi masalah, evaluasi magqasid, uji konflik, dan analisis dampak—yang
berfungsi sebagai kerangka operasional penetapan hukum ekonomi syariah. Model ini
menempatkan maqasid sebagai parameter evaluatif sehingga menghasilkan keputusan hukum
yang lebih konsisten, akuntabel, dan sesuai kebutuhan industri keuangan modern. Dengan
demikian, penelitian ini memberikan kontribusi teoretis bagi penguatan metodologi ushul figh
serta manfaat praktis bagi lembaga fatwa dan regulator dalam merespons dinamika ekonomi
syariah kontemporer. Penelitian ini memiliki beberapa keterbatasan. Pertama, kajian dilakukan
melalui pendekatan kepustakaan sehingga belum menguji model rekonstruksi ini pada proses
pengambilan fatwa secara langsung di DSN-MUI atau regulator keuangan. Kedua, penelitian ini
belum menganalisis data empiris mengenai penerimaan industri keuangan syariah terhadap model
evaluasi maslahat berbasis maqasid. Ketiga, penelitian belum menggunakan pendekatan kuantitatif
untuk pengukuran tingkat maslahat-mafsadat, sehingga masih bersifat kualitatif normatif.
Keterbatasan ini membuka peluang penelitian lanjutan untuk menguji validitas operasional model
rekonstruksi melalui studi kasus, wawancara mendalam, atau simulasi kebijakan ekonomi syariah.



16 - Rekonstruksi Maslahah Mursalah dalam Istinbat Hukum Ekonomi Syariah di Indonesia

Referensi

Adinugraha, Hendri Hermawan dan Mashudi. (2018). Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam , 4 ( 01 ), 2018,
63-75 Al-Maslahah Al-Mursalah dalam Penentuan Hukum Islam. Jurnal Ilmiah Ekonomi
Islam, 4(01), 63-75.

Al-hakim, S., & Setiawan, 1. (2023). Analisis Perbandingan Ekonomi Islam Dengan Kapitalisme. AL
AFKAR : Journal for Islamic Studies, 6(4), 177-189.

Asriaty, Asriaty. 2015. “Penerapan Mashlahah Mursalah Dalam Isu-Isu Kontemporer.” MADANIA:
Jurnal Kajian Keislaman 19(1).

Astuti, Sri Widia, Rehan, Muhammad, & Afriza, Muhammad. (2024). Penerapan Maslahah Mursalah
Dalam Transaksi Ekonomi dan Keuangan Kontemporer. Jurnal Penelitian [Imu-Ilmu Sosial,
2(3),102-107.

Fathurrahman, Hamdan, & Muhajirin. (2024). Abstrak Maslahah mursalah, yang diperkenalkan oleh
Imam Malik, berperan penting dalam mencapai maqasid syariah dengan menekankan
kemaslahatan umum dan kesejahteraan sosial. Penelitian ini bertujuan untuk
mengeksplorasi konsep. Jurnal [lmiah Indonesia, 9(12).

Fauzan, Arif. (2020). Kontrak Penyertaan Dalam Bisnis: Mudharabah. Jurnal Atsar Unisa, 1(1), 11
22.

Habibi, Ahmad, & Saepurohman, M. (2023). Intervensi Pemerintah Terhadap Penetapan Harga
Minyak Goreng diTinjau dari Perspektif Islam. Jurnal Smart: Study & Management Research,
XX(3), 8-15.

Hardiati, Neni, & Januari. (2021). Al-Hiwalah dan Implementasinya pada Perbankan Syariah ditinjau
dari Kaidah Fiqih. Syntax Idea, 3(1), 191-205.

Hardiati, Neni, Fitriani, & Miranti, [lma. (2024). Prinsip pembiayaan akad mudharabah di Lembaga
keuangan syariah. Holistik Analisis Nexus, 1(5), 101-113.

Hardiati, Neni, Pary, Hulaiva, & Damayanti, Popoy Ayu. (2021). Asas Akad Ba’i Murabahah dalam
Perspektif Perjanjian Perdata dan Hukum Islam. Aqisthu Jurnal Kajian Ilmu-Ilmu Hukum,
19(01), 70-83

Hardiati, N., Prasetyo, Y., & Abdurrahman, N. H. (2021). Penerapan Hybrid Contract sebagai Inovasi
pada Produk Pembiayaan Multijasa di Lembaga Keuangan Syariah. Transekonomika:
Akuntansi, Bisnis Dan Keuangan, 1(6), 567-577.

Harun, Ibrahim Ahmad. (2022). DALAM EKONOMI ISLAM MENURUT TOKOH ISLAM DAN JUMHUR
ULAMA. 1(November).

Harun, Nasrun, Ushul Fiqih, Cet. II, Jakarta: Logos Wacana I[lmu, 1997.

Khallaf, Abd. Wahab,Kaidah Kaidah Hukum Islam,(Ushul Figih), diterjemahkan oleh Nur Iskandar Al
Barsany, Jakarta: Rajawali, 1996

Mansyur, A, Hudaya, N. ., & Ali, E. M. T. E. (2021). The Role of BMT KUBE Sejahtera 036 in Empowering
Community Economy in Maccini Gusung, Makassar City, Indonesia. Talaa : Journal of Islamic
Finance, 1(2), 86- 103

Marsono, Nurhidayah. (2019). Asas Kontral Perjanjian dalam Perspektif Islam. Al-Huqugq: Journal of
Indonesian Islamic Economic Law, 1(2), 166—184

Masruchi, Zainal Aris. (2023). HUKUM ISLAM : MASLAHAH MURSALAH BERDASARKAN. 03(01),
102-116.

Muhajirin dan May Dedu. (2021). sebagaimana pelaksanaan shalat dan puasa. 1 Rasio manusia tidak
akan mampu secara pasti 1. Jurnal Hukum Islam Dan PRanata Sosial ISlam, 09(1), 172-200.
https://doi.org/10.30868/am.v9i01.963

Qorib, Prof. Dr. Ahmad, Dr. Isnaini Harahap, MA. (2016). Penerapan maslahah mursalah dalam
ekonomi islam. Analytica Ismaica, 5(1), 55-80.

Ratna, & Hardiati, Neni. (2024). Aplikasi Maslahah Mursalah dalam Perekonomian Islam serta
Relevansinya dalam Penetapan Hukum Islam. Jurnal Penelitian [lmu-Ilmu Sosial, 1(11), 368
373.

Risdianto, Risdianto. 2021. “Maslahah Mursalah Al-Ghazali Sebagai Dasar Hukum Fatwa MUI No. 14



17 - Rekonstruksi Maslahah Mursalah dalam Istinbat Hukum Ekonomi Syariah di Indonesia

Tahun 2020 Tentang Penyelenggaraan Ibadah Dalam Situasi Terjadi Wabah Covid 19.”
Misykat al-Anwar Jurnal Kajian Islam dan Masyarakat 4(1): 51.

Shofiyah, Ziyadatus, & Ghozali, M. Lathoif. (2021). Implementasi Konsep Maslahah Mursalah Dalam
Mekanisme Pasar. Jurnal Penelitian Hukum Ekonomi Islam, 6(2), 135-146.

Syarifudin , Amir, Usul Fikih, Jakarta: Kencana, 2014, jilid 2.

Umam , Khairu, at, al; Ushul Figih I, Cet. I ,Bandung: CV. Pustaka Setia, 1998.

Zubaidah, (n.d.). Ushul Figh: Kaidah-Kaidah Lughawiyah (Hukum Keluarga). Bandung: PT.
Liventurindo.



