
Lafaz Amar dan Nahy 

GERECHTIKEIT JOURNAL 
Vol 01, No. 01, 2025, pp. 58-73 

https://journal.inacexter.com/index.php/gerechtikieit 
©International Academic Research Center 

 

Lafaz Amar dan Nahyi  

Helma Nurhikmayanti * 1, a, Egi Muhammad S.M 2, b, Dzulfikar Ali Al-Faruq 3,   c , Syafinka Malik 
Utama 4,   d , Algin Kurniadin 5, e ,   

1,2,3,4,5,Program Studi Hukum Keluarga, Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati, Bandung 40193, Indonesia 
a helmanurhikmah@gmail.com *; b egimuhammadsm@gmail.com; c alialfaruq1296@gmail.com; 

dsmalikutama@gmail.com; ealginkurniadin@gmail.com. 
* Corresponding Author 

Nomor Handphone (Untuk Keperluan Koordinasi) : 085795-690-196 

 

Abstract: The purpose of this study is to examine the legal consequences of the use of the 
words Amar (command) and Nahyi (prohibition) in Islamic legal sources, as well as their 
relationship to current legal issues. The approach used in this study is qualitative, with a 
literature study method involving the analysis of ushuliyah rules. The findings of this study 
indicate that every word Amar basically reflects an obligation (al-ashlu fi al-amri li al-
wujub), while the word Nahyi describes a prohibition (al-ashlu fi al-nahyi li al-tahrim), 
unless there is other evidence that changes the meaning. A deep understanding of these two 
terms is very important for mujtahids in conducting istinbath of law, so that there are no 
errors in determining the legal status of an action in the present day. 

Keywords: The Word of Command; Law; Principles of Islamic Jurisprudence; Legal Istinbath. 

 

Pendahuluan 

 Al-Quran dan as-Sunnah, yang menjadi referensi dan bukti hukum dalam Islam 
disampaikan dalam bahasa Arab. Oleh karena itu, agar dapat memahaminya dengan baik, 
seseorang perlu memiliki kemampuan berbahasa Arab yang memadai. Jika seseorang 
ingin menarik kesimpulan (mengistinbathkan) hukum dari kedua sumber tersebut, ia 
harus menguasai bahasa Arab secara menyeluruh, baik dari sisi gaya bahasanya (uslub) 
maupun teori-teori yang berkaitan dengan pengambilan hukum dari teks (dalalah) yang 
terdapat di dalamnya.  

 Menurut penelitian (istiqra'), para ulama ushul sangat memperhatikan agar al-Quran 
dan Sunnah dalam bahasa Arab dapat dipahami dengan tepat dan menyeluruh. Untuk 
mencapai hal tersebut, mereka telah menyusun beberapa kaidah bahasa dasar (Kaidah 
Lughawiyah) untuk memahami Nash atau dalil dari al-Quran dan as-Sunnah, sehingga 
hukum -hukum dapat ditarik dari dalil-dalil ini. Oleh karena itu, individu yang ingin 
menggali hukum dari dalilnya perlu memahami apa yang dimaksud dengan metode 
untuk menarik hukum dari dalil tersebut. Upaya ini di kalangan ahli ushul dikenal 
sebagai istinbath الاستنباط.  

 Secara etimologi , istilah istinbath berarti mengeluarkan, seperti dalam frasa :  

  استخراج الماء من العين

 

mailto:helmanurhikmah@gmail.com
mailto:egimuhammadsm@gmail.com
mailto:alialfaruq1296@gmail.com
mailto:smalikutama@gmail.com
mailto:alginkurniadin@gmail.com


59 
 

 
 

”Mengeluarkan dan mengambil air dari sumber mata air”.  

 Sementara itu, secara terminologi, istinbath didefinisikan sebagai :  

  استخراج المعانى من النصوص بفرط الذهن وقوة القريحة

”Mengeluarkan makna-makna dari Nash-nash dengan mengeluarkan pemikiran 
semaksimal mungkin dan potensi naluriah”. 

 Secara umum, metode istinbath yang dikemukakan oleh para ahli ushul terdiri dari 
tiga aspek, yaitu dari sudut pandang kebahasaan, tujuan pembentukan hukum Islam, dan 
penyelesaian terhadap sejumlah dalil yang dianggap berbeda. 

 Metode istinbath dari sudut kebahasaan dapat dilihat dari definisi hukum syar'i yang 
dinyatakan oleh ahli ushul sebagai khitab Syari' (Allah dan Rasul) yang berkaitan dengan 
tindakan mukallaf (individu yang bertanggung jawab atas hukum) dalam bentuk 
tuntutan, takhyir (pilihan), dan ketentuan.  

 Khitab dalam bentuk tuntutan ada dua jenis, yaitu tuntutan untuk melaksanakan dan 
tuntutan untuk menghindari. Tuntutan yang mengandung beban hukum untuk dilakukan 
disebut sebagai perintah atau amar (امرررر), sedangkan tuntutan yang memiliki beban 
hukum untuk ditinggalkan disebut larangan atau nahyi (نهی ). 

Metode Penelitian 

 This  Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan 
deskriptif-analitis untuk memahami konsep Khabar Ahad dalam perspektif ilmu hadis. 
Fokus utama dari penelitian ini adalah menelusuri bagaimana Khabar Ahad didefinisikan, 
diklasifikasikan, dan diterapkan dalam hukum Islam serta bagaimana para ulama 
berbeda pandangan mengenai validitas dan penggunaannya dalam aspek akidah dan 
amaliah. Metode ini melibatkan beberapa langkah penelitian sebagai berikut : 

1. Pengumpulan Data 

Untuk mengumpulkan data, metode yang digunakan adalah Telaah Pustaka yang 
bertujuan untuk mengidentifikasi serta mendokumentasikan kaidah, definisi, dan contoh 
lafaz Amar dan Nahyi dari sumber-sumber usul fikih. Data utama mencakup klasifikasi 
shighat (bentuk) Amar (fi'il amar, lam amar, dan lain-lain ) serta Nahyi (la nahiyah), dan 
juga kaidah hukum asal yang terkait (wajib/haram). Sedangkan data sekunder mencakup 
pandangan para ulama serta dalil qarinah yang menyoroti perubahan makna majazi 
(ibahah, makruh). 

2. Analisis Data 

Analisis dilakukan dengan cara Deskriptif-Analitis. Pertama, dijelaskan tentang 
prinsip-prinsip dasar Amar (yang diperintahkan) dan Nahyi (yang dilarang), serta kaidah 
faur dan takrar. Selanjutnya, dilakukan Analisis Kontekstual untuk menemukan konteks 
(qarinah) yang membuat shighat mengubah makna sebenarnya, contohnya, menganalisis 
Amar yang beralih menjadi Ibahah (izinkan) setelah adanya larangan. 

3. Validasi Data 

Validasi data dilakukan melalui Studi Komparatif yang bertujuan membandingkan 
kaidah dan definisi yang dianalisis dengan pandangan mayoritas ulama ushul fiqh. 
Metode ini juga menguji konsistensi penafsiran makna metaforis dengan contoh - contoh 
yang diambil dari Al - Qur'an dan Sunnah, untuk memastikan keakuratan temuan. 

4. Pendekatan Normatif 

Studi ini menerapkan pendekatan normatif untuk memeriksa peran Amar dan Nahyi 



Lafaz Amar dan Nahy 

sebagai tuntutan syariat (khitab Syari'). Tujuan dari pendekatan ini adalah untuk 
mengidentifikasi Hukum Taklifi (Wajib, Haram, dan lainnya ) yang terdapat dalam lafaz 
tersebut. Oleh karena itu, hal ini menekankan pentingnya Amar dan Nahyi dalam 
pembentukan norma serta kewajiban hukum dalam Islam. Analisis data diterapkan 
untuk menelusuri makna, sedangkan penarikan kesimpulan dilakukan melalui 
pendekatan deduktif yang berlandaskan pada prinsip-prinsip yang berlaku. (Novianti, 
2025) 

Hasil dan Pembahasan 

A. Lafaz Amar (Perintah) 

1. Pengertian Lafaz Amar 

Amr berasal dari bahasa arab Amr secara bahasa terambil dari masdar – أمررر-  يرررمر - أمرررا 
yang artinya perintah. Sedangkan menurut istilah ada beberapa pendapat. Menurut Ibn 
Subki Amr adalah tuntutan untuk berbuat, bukan meninggalkan yang tidak memakai 
latar (tinggalkanlah) atau yang sejenisnya, tapi ada yang mengatakan menyuruh 
melakukan tanpa paksaan. Tetapi definisi yang sering dipakai oleh para ulama adalah  

طلب  الفعل علي وجه اإلستعالء  

“Yaitu permintaan untuk melakukan sesuatu yang keluar dari orang yang kedudukannya 
lebih tinggi kepada orang yang kedudukannya lebih rendah.”(Saikhudin, 2025) 

Definisi yang mudah dipahami dari lafazh amar (perintah) adalah sesuatu yang 
wajib, yang mengharuskan pelaksanaan pekerjaan yang diperintahkan. diperintahkan. 

Ibnu Subki memberikan definisi amar seperti berikut:  

نْ هُوَ أدَْنىَ مِنْهُ فعِْلََ غَيْرَ كَفَّ    هُوَ لفَظُ يطُلبُ بِهِ الأعْلىَ مِمَّ

”Suatu tuntutan (perintah) untuk melakukan sesuatu dari pihak yang lebih tinggi 
kedudukannya kepada pihak yang lebih rendah tingkatannya.” 

 Ini mengacu pada istilah yang digunakan oleh seorang yang memiliki kedudukan lebih 
tinggi untuk meminta bawahannya melakukan suatu tindakan yang tidak dapat ditolak.  

 Sementara itu, Ibnu Subki juga mengartikan dengan:  

سْتعِْلََءِ    اللَّفْظُ الدَّالُ عَلىَ طَلبَِ الْفِعْلِ عَلىَ جِهَةِ الِْْ

”Suatu tuntutan (perintah) untuk melakukan sesuatu dari pihak yang lebih tinggi 
kedudukannya kepada pihak yang lebih rendah tingkatannya.” 

 Amr (kalimat perintah) merupakan salah satu uslub (gaya bahasa) Al-Qur’an 
menyampaikan pesan-pesan Allah kepada manusia. Perintah itu disampaikan dalam 
berbagai bentuik (siighat), yang bermakna perintah. Artinya, kalimat perintah itu tidak 
semuanya menggunakan fi’lu al-amr, tetapi terdapat bentuk lainnya sebagaimana yang 
akan dibahas. Karena kalimat perinta itu digunakan dalam Al-Qur’an, maka untuk 
memahaminya khusus ayat-ayat yang menggunakan uslub amar seseorang perlu 
memahami kaidah atau aturan bahasa yang terkait dengan sighat amar tersebut.(Qur & 
Putri, 2024) 

 Sighat amar ketika ada sighat khusus dalam nash syar'i terkait dengan sighat amar 
atau sighat khabar yang berarti perintah, hal ini dianggap wajib. Ini berarti bahwa yang 
diperintahkan harus dikerjakan, atau dilakukan dengan paksaan yang jelas. Sebagaimana 
firman Tuhan yang berkata, "Potonglah kedua tangan mereka. " Ini menunjukkan 
kewajiban untuk memotong tangan pencuri, baik laki-laki maupun perempuan. Firman 
Tuhan menyebutkan, "Perempuan-perempuan yang ditalak tiga kali Quruk. " Sighat amar 



61 
 

 
 

dan maknanya menunjukkan bahwa itu adalah kewajiban.  

 Ketika lafadz itu dikaitkan dengan ithlakkan, ia menunjukkan arti hakiki yang 
ditujukan kepada lafadz itu. Penyimpangan dari makna hakiki tidak diperbolehkan kecuali 
ada qarinah. Jika terdapat qarinah yang merubah sighat amar dari yang wajib ke arti lain, 
maka harus dipahami apa yang ditunjukkan oleh qarinah tersebut. Contohnya adalah 
firman Tuhan yang menyatakan, ”Jika kalian berutang-budi, dan silakan makan dan 
minum.” Yang sunnah adalah piutang... sampai kepada... ”tuliskanlah. Ini mengarah pada 
firman Tuhan yang mengatakan, "Lakukanlah apa yang kamu kehendaki.”  

 Menyatakan ketidakmampuan, dalam firman Tuhan yang berbunyi, ”Maka bawalah 
surat yang serupa.” Selain dari hal yang ditunjukkan oleh sighat amar dengan qarinah, 
terkadang tidak ada qarinah yang menjadikan amar itu wajib. Beberapa ahli ushul 
berpendapat bahwa sighat amar memiliki makna yang musytarak, yang mencakup 
beberapa arti. Di sini, qarinah tidak dapat diabaikan dan harus menyatakan hanya satu 
dari berbagai arti yang musytarak tersebut, yaitu yang menjadi judul bagi semua arti itu.  

 Kholid Ustman Al-Sabt yang dikutip oleh Harun Salman dalam bukunya kaidahkaidah 
tafsir menyebutkan kaidah al-amr: 

 ااملر املتلق يضتقی الوجوب اال لصارفا 

“Al amr secara mutlak menunjukkan akan wajib dan tidak menunjukkan akan selain wajib 
kecuali dengan qarinah-qarinah tertentu."(Ushuliyah et al., 2025) 

 Sighat amar menurut bahasa tidak hanya menunjukkan perintah untuk wajib 
melakukan yang diperintahkan. Perintah memang ada, namun tidak selalu menunjukkan 
kewajiban untuk segera melakukannya. Pengulangan tidak menunjukkan kebutuhan untuk 
mengulang apa yang diperintah atau melakukannya dengan segera. Di sini, sighat tidak 
menunjukkan hal tersebut ketika dirangkai dengan tujuan tertentu yang bisa terjadi kapan 
saja. Namun, jika terdapat qarinah yang menunjukkan perlunya pengulangan, maka 
keduanya harus diulang. Tujuan dari amar adalah hasil dari yang diperintahkan. Ini 
tergantung pada qarinah, bukan dari sighat.  

 Dengan cara yang sama, jika ada qarinah yang menunjukkan perlunya percepatan, 
seperti dalam firman Tuhan yang berbunyi, "Barangsiapa di antara kamu melihat bulan 
Ramadhan, maka hendaklah dia berpuasa." Dalam hal ini, perintah berpuasa terikat pada 
syarat melihat bulan Ramadhan. Seolah-olah ia berkata, "Ketika seseorang melihat bulan, 
maka ia wajib berpuasa. " Begitu juga dalam firman Tuhan yang mengatakan, "Dirikanlah 
shalat setelah matahari tergelincir." Dalam kewajiban yang terikat waktu, diminta agar 
segera melakukannya karena yang wajib dikhawatirkan terlewat. Dalam perintah-perintah 
kebaikan, diharapkan agar segera dilakukan. Tuhan berfirman dalam Al Quran: 

  وَسَارِعُوا إلِىَ مَغْفِرَةٍ مِنْ رَب كُِمْ 

”Dan bersegeralah kamu kepada ampunan” (QS 3: 133) 

  فاَسْتبَقِوُا الخيري

”Berlomba-lombalah kamu (dalam memperbuat) kebaikan” (QS 2: 148) 

 Sighat nahi, Saat ada lafadz khusus dalam nash syar'i mengenai sighat nahi atau sighat 
khabar yang berarti larangan, maka hal itu diartikan sebagai haram. Ini berarti meminta 
agar dihentikan, dan larangan tersebut diberlakukan dengan paksaan dan perintah. Tuhan 
berfirman dalam Al Quran: 

  وَلا تنَْكِحُوا الْمُشْرِكِينَ حَتَّى يؤُْمِنوُا

”Janganlah kamu nikahi perempuan-perempuan musyrik sebelum mereka beriman” (QS 2: 



Lafaz Amar dan Nahy 

221) 

 Haram di sini berarti orang Islam dilarang untuk menikahi perempuan-perempuan 
musyrik. 

  لا يجوز لكم استرجاع شيء مما قد منحتموهن

”Tidak halal bagi kamu mengambil sesuatu dari yang telah kamu berikan kepada mereka” 
(QS 2: 229) 

 Larangan ini berlaku untuk penggantian yang diambil dari perempuan yang telah 
diceraikan. Kata larangan ini memberikan penekanan yang kuat. Dalam bahasa, istilah ini 
menunjukkan sesuatu yang haram. Pemahaman ini diperlukan ketika mengithlakkan. Jika 
ada tanda yang mengarahkan pada makna lain daripada makna sebenarnya, maka 
pemahaman itu diambil dari apa yang ditunjukkan oleh tanda tersebut. Contohnya, do'a 
yang terdapat dalam firman Tuhan yang berkata:  

 رَبَّناَ لَا تزُِغْ قلُوُْبَناَ

”Ya Tuhan kami, janganlah engkau jadikan hati kami condong kepada kesesatan.” (QS 3:8) 

 Perasaan tidak senang tercermin dalam firman Tuhan yang berbunyi:  

 يٰٰٓايَُّهَا الَّذِيْنَ اٰمَنوُْا لَا تسَْرَٔلوُْا عَنْ اشَْياَۤءَ انِْ تبُْدَ لكَُمْ تسَُؤْكُمْْۚ وَانِْ  

”Wahai orang-orang yang beriman, janganlah kamu menanyakan (kepada Nabimu) hal-hal 
yang jika diterangkan kepadamu (niscaya) menyusahkan kamu” (Al Maidah: 101) 

 Beberapa ahli ushul berpendapat bahwa larangan dalam bab musytarak serupa 
dengan perintah. Perbedaannya hanya satu. Larangan ditujukan agar tindakan dihentikan 
dengan segera dan permanen. Dengan kata lain, seseorang yang berkewajiban harus 
menahan diri dari melakukan larangan tersebut. Hal ini diulang guna mendorong ketaatan 
terhadap larangan itu. Ia harus segera dilakukan karena tindakan tersebut adalah haram. 
Ini bertujuan untuk menghilangkan kesulitan yang mungkin terjadi. Dalam hal ini, 
tindakan harus diwajibkan. Siapa pun yang dilarang melakukan sesuatu, jika ia tetap 
melakukannya walau sekali, artinya ia tidak mengikuti perintah. Di sini larangan itu 
diulang untuk menekankan bahwa itu harus segera dilaksanakan. Larangan ini harus 
diterapkan dengan cepat dan terus-menerus. Sebaliknya, perintah yang sangat mutlak 
tidak mengharuskan pelaksanaan yang cepat dan berulang(Abdul, 2005) 

 Perintah untuk melaksanakan suatu tindakan disampaikan dalam bentuk (shighat) 
yang mencakup beberapa jenis, antara lain:  

a. Dalam bentuk fi'il amar (فعل الامر) 

 Contoh terdapat dalam firman Allah di surat an-Nisa (4) ayat 4:  

رِيئاً   وَأتَوُا الن ِسَاءَ صَدقَُتهِِنَّ نِحْلَةً ۖ فإَنِْ طِبْنَ لكَُمْ عَنْ شَيْءٍ مِنْهُ نفَْسًا فكَُلوُْهُ هَنِيئاً مَّ

”Berikanlah maskawin (mahar) kepada wanita (yang kamu nikahi) seagai pemberian 
dengan penuh kerelaan. Kemudian jika mereka menyerahkan kepada kamu sebagian dari 
maskawin itu dengan senang hati, Maka makanlah (ambilah) pemberian itu (sebagai 
makanan) yang sedap lagi baik akibatnya”. 

Kata اترررؤا dalam ayat ini merupakan bentuk fi'il amar (kata kerja yang menyampaikan 
perintah).  

b. Dalam bentuk fi'il mudhari (فعل المضارع) yang dilengkapi dengan lam amar 

 Contoh dapat ditemukan dalam firman Allah di ali ’Imran (3) ayat 104:  

ةٌ يدَعُْوْنَ إلِىَ الْخَيْرِ وَيرَمُْرُوْنَ باِلْمَعْرُوْفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَأوُلَئِ  كَ همُُ الْمُفْلِحُوْنَ وَلْتكَُنْ مِنْكُمْ أمَُّ   



63 
 

 
 

”Dan hendaklah ada diantara kamu segolongan umat yang menyeru kepada kebajikan, 
menyuruh kepada yang maruf dan mencegah dari yang munkar, merekalah orang-orang 
yang beruntung”. 

Kata ولررتكن adalah fi'il mudhari' yang telah ditambahkan dengan lam amar, yang berarti ini 
adalah sebuah perintah.  

c. Isim fi'il amar (اسم فعل الامر)  

Sebagaimana dinyatakan dalam firman Allah di surat al-Maidah (5) ayat 105: 

ِ مَرْ  نْ ضَلَّ اذِاَ اهْتدَيَْتمُْْۗ الِىَ اللّٰه كُمْ مَّ ۝١٠٥ جِعكُُمْ جَمِيْعاً فَينَُب ِئكُُمْ بمَِا كُنْتمُْ تعَْمَلوُْنَ يٰٰٓايَُّهَا الَّذِيْنَ اٰمَنوُْا عَلَيْكُمْ انَْفسَُكُمْْۚ لَا يَضُرُّ  

”Hai orang-orang yang beriman janganlah dirimu : tiadalah orang yang sesat itu akan 
memberi mudharat kepadamu apabila kamu telah mendapat mendapat petunjuk. Hanya 
kepada Allah kamu kembali semuanya, maka dia akan menerangkan kepadamu apa yang 
telah kamu kerjakan”. 

Kata عليكم أنفسكم adalah bentuk isim fi'il amar. 

d. Masdhar sebagai pengganti fi'il  

Seperti yang terdapat dalam surah Al-Baqarah (2) ayat 83:  

َ وَباِلْوَالِديَْنِ إِحْسَاناً   .وَإذِْ أخََذْناَ مِيثاَقَ بَنيِ إِسْرَاءِيلَ لَا تعَْبدُوُنَ إلِاَّ اللَّّٰ

”Dan ingatlah, ketika kami mengambil janji dari bani israil yaitu : janganlah kamu 
menyembah selain Allah, dan berbuat kebaikanlah kepada ibu bapak”. 

Kata احسانا adalah masdhar yang menggantikan fi'il.  

e. Jumlah Khabariah  الجملرررة الخبريرررة atau kalimat berita yang mengandung perintah atau 
permintaan 

Seperti yang terdapat dalam surah Al-Baqarah (2) ayat 228:  

  .ونَ الْمُطَلَّقْتُ يَترََبَّصْنَ برِنَْفسُِهِنَّ ثلثة قرُُوءٍ 

”Wanita-wanita yang di talak hendaklah menahan diri (menunggu) 3 kali quru”.  

f. Kata-kata yang mengandung makna perintah  

Seperti yang terdapat dalam surah An-Nisa' (4) ayat 58: 

َ يرَمُْرُكُمْ انَْ تؤَُدُّوا الْامَٰنٰتِ الِٰٰٓى اهَْلِهَاۙ وَاذِاَ حَكَمْتمُْ بَيْنَ النَّاسِ انَْ تحَْكُمُوْا بِ   َ كَانَ سَمِيْعاً ۢ بَصِيْرًاانَِّ اللّٰه ْۗ انَِّ اللّٰه ا يعَِظُكُمْ بِه  َ نعِِمَّ ۝٥٨ الْعدَْلِْۗ انَِّ اللّٰه  

”Sesungguhnya Allah menyuruh kamu menyampaikan amanah kepada pemiliknya. Apabila 
kamu menetapkan hukum di antara manusia, hendaklah kamu tetapkan secara adil. 
Sesungguhnya Allah memberi pengajaran yang paling baik kepadamu. Sesungguhnya Allah 
Maha Mendengar lagi Maha Melihat”. 

g. Perintah dalam bentuk pemberitahuan bahwa perbuatan itu diwajibkan atas 
seseorang dengan memakai kata kutiba كتب 

 Seperti dalam firman allah surat al-Baqarah (2) ayat 183: 

 يرَيَُّهَا الَّذِينَ آمَنوُا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِياَمُ كَمَا كُتِبَ عَلىَ الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِكُمْ لعَلََّكُمْ تتََّقوُْنَ 

”Wahai orang-orang yang beriman, diwajibkan atas kamu berpuasa sebagaimana 
diwajibkan atas orang-orang sebelum kamu agar kamu bertakwa”. 

Kata كتب bermakna diwajibkan. 

h. Perintah yang menggunakan kata faradha فرض atau mewajibkan 

 Seperti firman Allah dalam surat al-Ahzab (33) ayat 50: 



Lafaz Amar dan Nahy 

انَ قدَْ عَلِمْناَ مَا فَرَضْناَ عَليَْهِمْ فيِْٰٓ ازَْوَاجِهِمْ وَمَا مَلكََتْ  قدَْ عَلِمْناَ مَا فَرَضْناَ عَلَيْهِمْ فيِ أزَْوَاجِهِمْ وَمَا مَلكََتْ أيَْمَانهُُمْ لِكَيْلََ يكَُوْنَ عَلَيْكَ حَرَجٌ وَكَ 

حِيْمًا ُ غَفوُْرًا رَّ ۝٥٠ ايَْمَانهُُمْ لِكَيْلََ يكَُوْنَ عَلَيْكَ حَرَجٌْۗ وَكَانَ اللّٰه  

”Sungguh, Kami telah mengetahui apa yang Kami wajibkan kepada mereka tentang istri-istri 
mereka dan hamba sahaya yang mereka miliki agar tidak menjadi kesempitan bagimu. Allah 
Maha Pengampun lagi Maha Penyayang”. 

Kata ما فرضنا adalah bermakna mewajibkan.(Hj Zulbaidah, 2025) 

2. Bentuk Tuntutan Lafazh Amar  

 Setiap lafazh amar memiliki tujuan yang spesifik, dan tujuan tersebut dapat 
dipahami dari bentuk lafazh itu sendiri. Jika kita melihat lafazh-lafazh amar yang ada 
dalam ayat-ayat al-Quran, kita menemukan berbagai macam bentuk permintaan yang 
berbeda satu sama lain.  

 Secara umum, lafazh amar menciptakan permintaan yang bersifat wajib, tetapi 
sebagian lafazh amar juga bisa berarti permintaan yang tidak wajib. Hal ini bergantung 
pada struktur kalimatnya. Di bawah ini adalah beberapa jenis permintaan dari kata amar. 

a) Menunjukkan hukum wajib  

 Sebagaimana tertera dalam ayat 78 surat al-Isra, Allah memerintahkan untuk 
menjalankan shalat lima waktu:  

لٰوةَ لِدلُوُْكِ الشَّمْسِ الِٰى غَسَقِ الَّيْلِ وَقرُْاٰنَ الْفجَْرِْۗ انَِّ قرُْاٰنَ الْفَجْرِ كَانَ مَشْهُوْداً ۝٧٨ اقَمِِ الصَّ  

”Dirikanlah salat sejak matahari tergelincir sampai gelapnya malam dan (laksanakan pula 
salat) Subuh! Sesungguhnya salat Subuh itu disaksikan (oleh malaikat)”. 

Istilah "اقرررم" sebagai salah satu fi'il amar menunjukkan kewajiban tanpa perlu penjelasan 
tambahan.  

b) Menunjukkan hukum nadab  

 Dalam surat al-Baqarah ayat 282, Allah menganjurkan untuk mencatat transaksi yang 
tidak tunai atau hutang piutang.  

ى فاَكْتبُوُْهُْۗ  سَمًّ ى اجََلٍ مُّ
ا اذِاَ تدَاَيَنْتمُْ بدِيَْنٍ الِٰٰٓ   يٰٰٓايَُّهَا الَّذِيْنَ اٰمَنوُْٰٓ

”Wahai orang-orang yang beriman, apabila kamu berutang piutang untuk waktu yang 
ditentukan, hendaklah kamu mencatatnya...” 

 Kata "فررراكتبوه" dalam ayat tersebut adalah amar, namun tidak mengandung kewajiban 
karena terdapat petunjuk yang mendeskripsikan bahwa amar ini hanya anjuran. 

c) Menunjukkan hukum kebolehan atau izin (الْباحة)  

 Seperti yang terdapat dalam firman Allah pada surat al-Baqarah (2) ayat 60 mengenai 
izin untuk menikmati makanan dan minuman yang Allah berikan:  

 عَلِمَ كُلُّ أنُاَسٍ مَشْرَبهَُمْ كُلوُا وَاشْرَبوُا مِنْ رَزْقِ اللهِ وَلَا  وَإذِِ اسْتسَْقىَ مُوسَى لِقَوْمِهِ فقَلُْناَ اضْرِبْ بعََصَاكَ الْحَجَرُّ فاَلْفجََرَتْ مِنْهُ اثْنَتاَ عَشْرَةَ عَيْناً قدَْ 

  تعَْثوَْا فيِ الْأرَْضِ مُفْسِدِيْنَ 

”(Ingatlah) ketika Musa memohon (curahan) air untuk kaumnya. Lalu, Kami berfirman, 
“Pukullah batu itu dengan tongkatmu!” Maka, memancarlah darinya (batu itu) dua belas 
mata air. Setiap suku telah mengetahui tempat minumnya (masing-masing). Makan dan 
minumlah rezeki (yang diberikan) Allah dan janganlah melakukan kejahatan di bumi 
dengan berbuat kerusakan”. 

Perintah dalam ayat ini tidak memberikan beban apapun kepada penerima perintah 
sehingga tidak ada hukuman atau janji pahala yang menyertainya.  



65 
 

 
 

d) Untuk Irsyad (الْرشاد) memberikan panduan atau arahan  

 Seperti dalam firman Allah pada surat al-Baqarah (2) ayat 282 mengenai pentingnya 
saksi bagi individu yang memiliki keterbatasan akal dalam mu'amalah yang tidak tunai.  

ى فاَكْتبُوُْهُ وَلْيكَْتبُْ بَيْنكَُمْ كَاتِبٌ  سَمًّ  باِلْعدَْلِ وَلَا يرَبَْ كَاتِبٌ أنَْ يكَْتبَُ كَمَا عَلَّمَهُ اللهُ فلَْيكَْتبُُ وَلْيمُْلِلِ الَّذِي  يرَيُّْهَا الَّذِينَ آمَنوُا إذِاَ تدَاَيَنْتمُْ بدِيَْنِ إلِىَ أجََلٍ مُّ

وْ ضَعِيفاً أوَْ لَا يَسْتطَِيعُ أنَْ يمُِلَّ هُوَ فلَْيمُْلِلْ وَلِيُّهُ باِلْعدَْلِ  عَلَيْهِ الْحَقُّ وَلْيَتَّقِ اللهَ رَبَّهُ وَلَا يَبْخَسُ مِنْهُ شَيْئاً فإَنِْ كَانَ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ سَفِيْهَا أَ 

  وَاسْتشَْهِدوُا شَهِيديَْنِ مِنْ رَجَالِكُمْ 

”Wahai orang-orang yang beriman, apabila kamu berutang piutang untuk waktu yang 
ditentukan, hendaklah kamu mencatatnya. Hendaklah seorang pencatat di antara kamu 
menuliskannya dengan benar. Janganlah pencatat menolak untuk menuliskannya 
sebagaimana Allah telah mengajar-kan kepadanya. Hendaklah dia mencatat(-nya) dan 
orang yang berutang itu mendiktekan(-nya). Hendaklah dia bertakwa kepada Allah, 
Tuhannya, dan janganlah dia menguranginya sedikit pun. Jika yang berutang itu orang yang 
kurang akalnya, lemah (keadaannya), atau tidak mampu mendiktekan sendiri, hendaklah 
walinya mendiktekannya dengan benar. Mintalah kesaksian dua orang saksi laki-laki di 
antara kamu”. 

e) Untuk Tahdid atau menakut-nakuti  

Seperti yang dicantumkan dalam firman Allah surat Fusshilat ayat 40  

نْ يَّرتِْ  ۝٤٠ يْٰٓ اٰمِناً يَّوْمَ الْقِيٰمَةِْۗ اعِْمَلوُْا مَا شِئْتمُْۙ اِنَّهٗ بمَِا تعَْمَلوُْنَ بَصِيْرٌ انَِّ الَّذِيْنَ يلُْحِدوُْنَ فيِْٰٓ اٰيٰتِناَ لَا يَخْفَوْنَ عَلَيْناَْۗ افَمََنْ يُّلْقٰى فىِ النَّارِ خَيْرٌ امََّ  

”Sesungguhnya orang-orang yang mengingkari tanda-tanda (kebesaran) Kami, (mereka) 
tidak tersembunyi dari Kami. Apakah orang-orang yang dilemparkan ke dalam neraka itu 
lebih baik ataukah yang datang pada hari Kiamat dengan aman sentosa? Lakukanlah apa 
yang kamu kehendaki! Sesungguhnya Dia Maha Melihat apa yang kamu kerjakan”. 

Meski kata دوُن  berbentuk perintah, namun maknanya tidak menyiratkan tuntutan, hanya يلُْحررِ
sekedar untuk menakut-nakuti.  

f) Untuk Ikram atau memuliakan  

 Seperti yang dinyatakan dalam firman Allah surat Al-Hijr ayat 46  

۝٤٦ ادُْخُلوُْهَا بِسَلٰمٍ اٰمِنِيْنَ   

“Masuklah ke dalamnya dengan sejahtera dan aman.” 

Istilah ادخلوها menunjukkan suatu perintah yang tidak bersifat wajib.  

g) Dalam konteks Taskhir (التسررررخير) atau merendahkan martabat seseorang, terdapat 
dalam firman Allah di surat al-Baqarah (2) ayat 65:  

  وَلقَدَْ عَلِمْتمُُ الَّذِينَ اعْتدَوَْا مِنْكُمْ فيِ السَّبْتِ فقَلُْناَ لهَُمْ كُونوُا قِرَدةًَ خَسِينَ 

”Sungguh, kamu benar-benar telah mengetahui orang-orang yang melakukan pelanggaran 
di antara kamu pada hari Sabat, lalu Kami katakan kepada mereka, jadilah kamu kera yang 
hina!” 

Perintah كُونوُا di ayat ini adalah suatu bentuk amar, namun tidak berarti sebuah tuntutan. 

h) Berkenaan dengan Ta'jiz (التعجيررررز) atau menunjukkan kelemahan seseorang, seperti 
dicontohkan dalam firman Allah di surat al-Baqarah (2) ayat 23:  

ن مِثلِْهِ وَادعُْوا شُهَداَءَكُمْ مِن دوُ لْناَ عَلىَ عَبْدِناَ فرَتْوُا بِسُورَةٍ م ِ ا نَزَّ مَّ ِ إنِ كُنتمُْ صَدِقِينَ وَإنِ كُنْتمُْ فيِ رَيْبٍ م ِ نِ اللَّّٰ   

”Jika kamu (tetap) dalam keraguan tentang apa (Al-Qur’an) yang Kami turunkan kepada 
hamba Kami (Nabi Muhammad), buatlah satu surah yang semisal dengannya dan ajaklah 
penolong-penolongmu selain Allah, jika kamu orang-orang yang benar”.  



Lafaz Amar dan Nahy 

 Istilah وا  di ayat ini merupakan amar, namun tidak mengandung unsur tuntutan وَادعْرررُ
melainkan hanya sebagai tantangan bagi mereka yang meragukan kebenaran Al Quran.  

i) Mengenai Taswiyah (التسرروية) atau menyetarakan antara mereka yang mengamalkan dan 
yang tidak 

 Seperti tertera dalam firman Allah di surat ath-Thur (52) ayat 16: 

ا اوَْ لَا تصَْبِرُوْاْۚ سَوَاۤءٌ عَلَيْكُمْْۗ اِنَّمَا تجُْزَوْنَ مَا كُنْتمُْ تعَْمَلوُْنَ    اِصْلَوْهَا فاَصْبِرُوْٰٓ

”Masuklah ke dalamnya (dan rasakan panas apinya)! Baik kamu bersabar atau tidak, sama 
saja (tidak ada manfaatnya)bagimu. Sesungguhnya kamu hanya diberi balasan atas apa 
yang telah kamu kerjakan”.  

 Kata إصررلوها dalam ayat di atas merupakan perintah yang menunjukkan bahwa balasan 
adalah sama baik bagi mereka yang melaksanakan maupun yang tidak melaksanakan.  

j) Tafwidh adalah menyerahkan keputusan kepada diri sendiri. Sebagaimana yang 
terdapat dalam firman Allah di surat Thaha (20) ayat 72:  

۝٧٢ ضِيْ هٰذِهِ الْحَيٰوةَ الدُّنْياَْۗ قاَلوُْا لنَْ نُّؤْثِرَكَ عَلٰى مَا جَاۤءَناَ مِنَ الْبَي ِنٰتِ وَالَّذِيْ فطََرَناَ فاَقْضِ مَآٰ انَْتَ قاَضٍْۗ اِنَّمَا تقَْ   

”Mereka (para penyihir) berkata, “Kami tidak akan mengutamakanmu daripada bukti-bukti 
nyata (mukjizat) yang telah datang kepada kami (melalui Musa) dan daripada (Allah) yang 
telah menciptakan kami. Putuskanlah apa yang hendak engkau putuskan! Sesungguhnya 
engkau hanya dapat memutuskan (perkara) dalam kehidupan dunia ini.”  

k) Takzib adalah mendustakan 

 Sebagaimana dalam firman Allah di surat al-Baqarah (2) ayat 111:  

۝١١١ مْ انِْ كُنْتمُْ صٰدِقِيْنَ وَقاَلوُْا لنَْ يَّدْخُلَ الْجَنَّةَ الِاَّ مَنْ كَانَ هُوْداً اوَْ نَصٰرٰىْۗ تلِْكَ امََانِيُّهُمْْۗ قلُْ هَاتوُْا برُْهَانكَُ   

Mereka (Yahudi dan Nasrani) berkata, “Tidak akan masuk surga kecuali orang Yahudi atau 
Nasrani.” Itu (hanya) angan-angan mereka. Katakanlah (Nabi Muhammad), “Tunjukkan 
bukti kebenaranmu jika kamu orang-orang yang benar.”  

l) Tahif adalah membuat seseorang merasa sedih dan merana.  

 Seperti dalam firman Allah di surat Ali 'Imran (3) ayat 119: 

 قلُْ مُوْتوُْا بغَِيْظِكُمْْۗ 

”Katakanlah, “Matilah kamu karena kemurkaanmu itu!” 

m) Doa (memohon)  

 Dalam surat al-Kahfi (18) ayat 10, Allah berfirman:  

هَي ئِْ لَناَ مِنْ امَْرِناَ رَ  ٰٓ اٰتِناَ مِنْ لَّدنُْكَ رَحْمَةً وَّ ۝١٠ شَداًاذِْ اوََى الْفِتْيَةُ الِىَ الْكَهْفِ فقَاَلوُْا رَبَّناَ  

”(Ingatlah) ketika pemuda-pemuda itu berlindung ke dalam gua lalu berdoa, “Ya Tuhan 
kami, anugerahkanlah kepada kami rahmat dari sisi-Mu dan mudahkanlah bagi kami 
petunjuk untuk segala urusan kami”. 

n) Iltimas (permintaan biasa)  

 Ini adalah permohonan sederhana, seperti saat seseorang meminta kepada teman 
untuk melakukan sesuatu.  

o) Imtinan (menyatakan kenikmatan)  

 Seperti yang diungkapkan Allah dalam surat al-An'am (6) ayat 142:  
 



67 
 

 
 

يْطٰنِْۗ اِنَّهٗ  ُ وَلَا تتََّبعِوُْا خُطُوٰتِ الشَّ ا رَزَقكَُمُ اللّٰه فَرْشًاْۗ كُلوُْا مِمَّ بِيْنٌۙ  وَمِنَ الْاَنْعاَمِ حَمُوْلَةً وَّ ۝١٤٢ لكَُمْ عَدوٌُّ مُّ  

”Di antara hewan-hewan ternak itu ada yang dijadikan pengangkut beban dan ada (pula) 
yang untuk disembelih. Makanlah rezeki yang diberikan Allah kepadamu. Janganlah kamu 
mengikuti langkah-langkah setan. Sesungguhnya dia adalah musuh yang nyata bagimu”. 

p) Takwin (menciptakan)  

 Allah berfirman dalam surat Yasin (36) ayat 82:  

۝٨٢ اِنَّمَآٰ امَْرُهٰٗٓ اذِآَٰ ارََادَ شَيْرًٔاۖ انَْ يَّقوُْلَ لهَٗ كنُْ فَيكَُوْنُ   

”Jadilah! Maka terjadilah ia”.  

q) Tamanni (berangan-angan), sesuatu yang tidak akan terjadi  

 Seperti amar dalam sya’ir Arab 

 الا ايها الليل الطويل الا انجلى يصبح وما الْصباح منك بالمثالي 

“Wahai malam yang panjang, mengapa kamu tidak berganti dengan shubuh segera, 
meskipun shubuh itu tidak akan sebaik dirimu”. 

3. Bentuk-Bentuk Lain dari Amar  

Terdapat beberapa variasi dari kata amar (perintah), dimana para ulama 
memberikan beberapa ketentuan untuk diterapkan dalam beristinbath al-Ahkam.  

Perintah yang mengikuti larangan 

Para ulama memiliki pandangan berbeda mengenai perintah yang datang setelah 
larangan. Menurut Jumhur ulama, perintah yang muncul setelah larangan tidak lagi 
berlaku seperti semula, tapi sudah beralih menjadi ibahah (boleh).  

 Kaidahnya berbunyi: 

  الْأمَْرُ بعَْدَ النَّهْي يفُِي دُِ الِْباَحَةَ 

”Perintah setelah larangan berarti memberikan izin”. 

 Contohnya ada dalam Firman Allah di surat al-Maidah (5) ayat 1:  

يْدِ وَأنَْتمُْ حُرُميرَيَُّهَا الَّذِينَ آمَنوُا أوَْفوُْا باِلْعقُوُدِ أحُِلَّتْ لكَُمْ بهَِيمَةُ الْأنَْعاَمِ إلِاَّ مَا يتُلْىَ عَلَيْكُمْ غَيْ  رَ مُحِلىَ الصَّ  ...  

”Wahai orang-orang yang beriman, penuhilah janji-janji! Dihalalkan bagimu hewan ternak, 
kecuali yang akan disebutkan kepadamu (keharamannya) dengan tidak menghalalkan 
berburu ketika kamu sedang berihram (haji atau umrah). Sesungguhnya Allah menetapkan 
hukum sesuai dengan yang Dia kehendaki”. 

 Setelah larangan tersebut, turunlah surat al-Maidah (5) ayat 2:  

 ... وَإذِاَ حَللَْتمُْ فاَصْطَادوُا ....

” Apabila kamu telah bertahalul (menyelesaikan ihram), berburulah (jika mau).... ” 

 Kata فاصرررطادوا merupakan bentuk kata kerja perintah (amar), tetapi karena muncul 
setelah larangan berburu, maka perintah ini hanya mengandung arti boleh (ibahah). 

a. Perintah dan Waktu Pelaksanaannya  

 Istilah perintah dalam teks Quran dan hadis sebenarnya bermaksud untuk melakukan 
apa yang ditentukan . Namun, tidak ada tuntutan untuk segera menyelesaikannya . Semua 
ini dapat dipahami melalui panduan lainnya. Prinsip yang menyatakan : 

 



Lafaz Amar dan Nahy 

  الأمر لا يقتصي الفور

"Perintah tidak menghendaki kesegeraan dikerjakan." 

b. Perintah Secara Berulang 

 Pada dasarnya tidak ada ketentuan perintah (amar) itu menuntut diberlakukan satu 
kali saja atau berulang-ulang, kecuali ada dalil untuk itu. Suatu perintah hanya 
menunjukkan perlu terwujudnya perbuatan yang diperintahkan yang diperintahkan itu 
dan hal itu sudah terwujud meskipun hanya baru dilakukan satu kali. Sesuai dengan 
kaidah: 

 الأصل في الأمر لا يقتضي التكرار 

”Pada dasarnya perintah itu tidak menghendaki perulangan (berulang-ulangnya 
mengerjakan perintah itu)”. 

 Seperti firman Allah dalam surat al-Baqarah (2) ayat 196 

 .واتموا الحج والعمرة الله

"Dan sempurnakanlah ibadah haji dan umrah karena Allah". 

c. Perintah dan Perantaranya 

 Kadang-kadang ada perintah (amar) yang tidak dapat terwujud tanpa adanya 
perbuatan-perbuatan lain yang mendahuluinya, atau alat-alat tertentu untuk 
melaksanakan perintah tersebut. Alat-alat tertentu tersebut menjadi perantara (washilah). 
Berkaitan dengan ini ada kaidah yang berbunyi 

 الأمر بالشيء أمر بوسائله 

”Perintah terhadap sesuatu berarti perintah pula untuk seluruh perantaranya”. 

 Perintah wajib yang mewajibkan perantaranya, seperti perintah shalat wajib, dan juga 
mewajibkan bersuci dan berwudhuk.(Hj Zulbaidah, 2025) 

B. Larangan (Nahyu)  

1. Definisi Larangan (Nahyu)  

Dalam bahasa, nahyu berarti larangan. Menurut para ahli ilmu tentang hukum:  

 النهي لفظ يطلب به الأعلى كف من هو أدنى منه عن فعل ما 

”Larangan itu ialah suatu lafaz (ucapan) yang dipergunakan oleh orang yang lebih tinggi 
tingkatannya kepada orang yang lebih rendah tingkatan daripadanya supaya tidak 
mengerjakan suatau perbuatan”. 

 Al-Bukhari (1978: 256) menjelaskan bahwa&nbsp;kata nahyi adalah istilah khusus 
yang&nbsp;disebut oleh pihak yang memiliki posisi lebih tinggi&nbsp;kepada pihak yang 
memiliki posisi lebih rendah.&nbsp;Dengan kata lain, ini adalah perintah untuk 
meninggalkan sesuatu&nbsp;yang datang dari orang yang lebih tinggi kepada orang yang 
lebih rendah.  

 Posisi yang lebih tinggi di sini adalah Syaari’ (Allah Swt atau Rasul-Nya) sementara 
posisi yang lebih rendah adalah mukallaf.(Pengerian Nahi (Larangan), Bentuk Kata Nahi, 
Kaidah Nahi Dan Contohnya - Bacaan Madani _ Bacaan Islami Dan Bacaan Masyarakat 
Madani, n.d.) 

 

 Nahy adalah salah satu elemen penting dalam syariat Islam yang bertujuan untuk 



69 
 

 
 

menjaga kemaslahatan manusia di dunia dan akhirat. Dengan memahami dan mentaati 
nahy, kita dapat terhindar dari perbuatan-perbuatan yang membahayakan dirisendiri, 
orang lain, dan masyarakat,serta mengantarkan kita ke jalan yang benar dan mulia. Al-
nahy adalah sesuatu yang menuntut untuk ditinggalkannya sesuatu. Begitulah maksud 
yang dikehendaki Tuhan, dengan demikian dapat ditegaskan bahwa meninggalkan apa 
yang diperintahkan dan melaksanakan apa yang dilarang berarti menyalahkan maqshud 
al-syari. (Djaka et al., 2024) 

 Ada berbagai bentuk ungkapan yang menunjukkan larangan seperti di bawah ini:  

a) Fiil Mudhari yang disertai dengan kata "la nahiyah." Seperti yang tercantum dalam Al-
Qur'an Surah (2): 11:  

ا اِنَّمَا نَحْنُ مُصْلِحُوْنَ  ۝١١ وَاذِاَ قِيْلَ لهَُمْ لَا تفُْسِدوُْا فىِ الْاَرْضِۙ قاَلوُْٰٓ  

"Apabila dikatakan kepada mereka, “Janganlah berbuat kerusakan di bumi,” mereka 
menjawab, “Sesungguhnya kami hanyalah orang-orang yang melakukan perbaikan.”  

 
b) Istilah-istilah yang menunjukkan pengertian haram, seperti dalam Al-Qur'an Surah (2): 

275:  

ْۗ ذٰ  بٰوا لَا يقَوُْمُوْنَ الِاَّ كَمَا يقَوُْمُ الَّذِيْ يَتخََبَّطُهُ الشَّيْطٰنُ مِنَ الْمَس ِ بٰواْۗ  الََّذِيْنَ يرَكُْلوُْنَ الر ِ مَ الر ِ ُ الْبَيْعَ وَحَرَّ بٰواۘ وَاحََلَّ اللّٰه ا اِنَّمَا الْبَيْعُ مِثْلُ الر ِ لِكَ باِنََّهُمْ قاَلوُْٰٓ

ىِٕكَ 
ۤ
ِْۗ وَمَنْ عَادَ فاَوُلٰ ب هِ  فاَنْتهَٰى فلَهَٗ مَا سَلفََْۗ وَامَْرُهٰٗٓ الِىَ اللّٰه نْ رَّ ۝٢٧٥ اصَْحٰبُ النَّارِْۚ همُْ فِيْهَا خٰلِدوُْنَ  فمََنْ جَاۤءَهٗ مَوْعِظَةٌ م ِ  

"Orang-orang yang memakan (bertransaksi dengan) riba tidak dapat berdiri, kecuali seperti 
orang yang berdiri sempoyongan karena kesurupan setan. Demikian itu terjadi karena 
mereka berkata bahwa jual beli itu sama dengan riba. Padahal, Allah telah menghalalkan 
jual beli dan mengharamkan riba. Siapa pun yang telah sampai kepadanya peringatan dari 
Tuhannya (menyangkut riba), lalu dia berhenti sehingga apa yang telah diperolehnya dahulu 
menjadi miliknya dan urusannya (terserah) kepada Allah. Siapa yang mengulangi (transaksi 
riba), mereka itulah penghuni neraka. Mereka kekal di dalamnya." 

c) Perintah untuk Menjauh dari Tindakan Tertentu. Sebagaimana firman Allah dalam QS 
(22): 30:  

ْۗ وَاحُِلَّتْ لكَُمُ الْاَنْعاَمُ الِاَّ مَا يتُْ  ِ فهَُوَ خَيْرٌ لَّهٗ عِنْدَ رَب ِه  مْ حُرُمٰتِ اللّٰه وْرِۙ ذٰلِكَ وَمَنْ يُّعَظ ِ جْسَ مِنَ الْاَوْثاَنِ وَاجْتنَِبوُْا قَوْلَ الزُّ ۝٣٠ لٰى عَلَيْكُمْ فاَجْتنَِبوُا الر ِ  

“Demikianlah (petunjuk dan perintah Allah). Siapa yang mengagungkan apa yang terhormat 
di sisi Allah (ḥurumāt) lebih baik baginya di sisi Tuhannya. Semua hewan ternak telah 
dihalalkan bagi kamu, kecuali yang diterangkan kepadamu (keharamannya). Maka, jauhilah 
(penyembahan) berhala-berhala yang najis itu dan jauhi (pula) perkataan dusta”. 

 Kata اجتنبرررروا menunjukkan tentang larangan untuk melakukan riba, larangan untuk 
menyembah berhala, dan larangan untuk berkata dusta.  

2. Makna Nahyu 

 Menurut banyak ulama, larangan pada dasarnya berarti haram. Contohnya, Allah 
berfirman dalam QS (17): 32:  

 وَسَاۤءَ سَبِيْلًَ 
نٰىٰٓ اِنَّهٗ كَانَ فاَحِشَةًْۗ ۝٣٢ وَلَا تقَْرَبوُا الز ِ  

”Janganlah kamu mendekati zina. Sesungguhnya (zina) itu adalah perbuatan keji dan jalan 
terburuk”. 

 Dengan demikian, kita mengetahui kaidah:  

 الأصل في النهيى للتحريم

"Pada dasarnya larangn itu untuk mengharamkan (sesuatu perbuatan yang dilarang)"  



Lafaz Amar dan Nahy 

 Ada pendapat lain yang mengatakan bahwa secara umum, larangan itu berarti 
makruh. Hal ini didasari oleh kaidah:  

 الأصل في النهيى للكراهة 

”Pada dasarnya nahyu (larangan) itu menunjukkan kepada makruh (perbuatan yang 
dilarang)”.  

 Ini disebabkan oleh tindakan yang tidak baik. Alasan mereka adalah adanya larangan 
yang tidak selalu harus dianggap haram. Di antara yang haram dan makruh, yang paling 
bisa diyakini adalah makruh, bukan haram, karena pada dasarnya semua tindakan 
diperbolehkan selama tidak ada bukti yang mengharamkannya. Prinsip:  

  الأصل فى الأشياء الْباحة حتى يدل الدليل على التحريم

Hukum asal segala sesuatu itu menunjukkan kepada boleh sampai ada dalil yang 
mengharamkannya. 

 Posisi yang lebih tinggi di sini adalah Syaari’ (Allah Swt atau Rasul-Nya) sementara 
posisi yang lebih rendah adalah mukallaf.(Hj Zulbaidah, 2025) 

 Larangan bisa berevolusi dari arti haram ke yang lebih ringan seperti ini:  

a. Makruh, contohnya dalam firman Allah QS (5): 87:  

َ لَا يحُِبُّ ا لْمُعْتدَِينَ يرَيَُّهَا الَّذِينَ آمَنوُْا لَا تحَُرَمُوْا طَي ِبَتِ مَا أحََلَّ اللهُ لكَُمْ وَلَا تعَْتدَوُا إنَِّ اللَّّٰ   

"Wahai orang-orang yang beriman, janganlah kamu mengharamkan sesuatu yang baik yang 
telah Allah halalkan bagi kamu, dan janganlah kamu melampaui batas. Sesungguhnya Allah 
tidak menyukai orang-orang yang melampaui batas."  

b. Irsyad (Petunjuk), contohnya dalam QS (5): 101:  

ُ غَفوُْرٌ حَلِيمٌ يرَيَُّهَا الَّذِينَ آمَنوُْا لَا تسَْلوُا عَنْ أشَْياَءَ إنِْ تبُْدَ لكَُمْ تسَُؤْكُمْ وَإنِْ تسَْلوُْا عَنْهَا حِيْنَ ينَُزَّ  ُ عَنْهَا وَاللَّّٰ لُ الْقرُْآنُ تبُْدَ لكَُمْ عَفاَ اللَّّٰ   

"Wahai orang-orang yang beriman, janganlah kamu menanyakan (kepada Nabimu) hal-hal 
yang jika diterangkan kepadamu (niscaya) menyusahkan kamu. Jika kamu menanyakannya 
ketika Al-Qur’an sedang diturunkan, (niscaya) akan diterangkan kepadamu. Allah telah 
memaafkan (kamu) tentang hal itu. Allah Maha Pengampun lagi Maha Penyantun".  

c. Do'a, seperti dalam QS (3): 8: 

 رَبَّناَ لَا تزُِغْ قلُوُبَناَ بعَْدَ إذِْ هَديَْتنَاَ وَهَبْ لَناَ مِنْ لَّدنُْكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أنَْتَ الْوَهَّابُ 

”(Mereka berdoa,) “Wahai Tuhan kami, janganlah Engkau jadikan hati kami berpaling 
setelah Engkau berikan petunjuk kepada kami dan anugerahkanlah kepada kami rahmat 
dari hadirat-Mu. Sesungguhnya Engkau Maha Pemberi”. 

d. Kelanggengan, Seperti QS (14): 42:  

رُهمُْ لِيَوْمٍ تشَْخَصُ فِيهِ الْأبَْصَارُ  ا يعَْمَلُ الظَّلِمُوْنَ ةٌ إِنَّمَا يؤَُخ ِ   وَلَا تحَْسَبنََّ اللهَ غَافلًَِ عَمَّ

"Janganlah sekali-kali engkau mengira bahwa Allah lengah terhadap apa yang orang-orang 
zalim perbuat. Sesungguhnya Dia menangguhkan mereka sampai hari ketika mata (mereka) 
terbelalak".  

e. Menerangkan akibat, Seperti QS (3): 169:  

  وَلَا تحَْسَبنََّ الَّذِينَ قتُلِوُا فيِ سَبِيْلِ اللهِ أمَْوَاتاً بَلْ أحَْياَءٌ عِنْدَ رَب هِِمْ يرُْزَقوُنَ 

"Jangan sekali-kali kamu mengira bahwa orang-orang yang gugur di jalan Allah itu mati. 
Sebenarnya, mereka itu hidup dan dianugerahi rezeki di sisi Tuhannya". 

 



71 
 

 
 

f. Membuat Putus asa, Seperti QS (66): ayat 7  

  يرَيَُّهَا الَّذِينَ كَفَرُوا لَا تعَْتذَِرُوا الْيَوْمَ إِنَّمَا تجُْزَوْنَ مَا كُنْتمُْ تعَْمَلوُْنَ 

”Wahai orang-orang yang kufur, janganlah kamu mencari-cari alasan pada hari ini. 
Sesungguhnya kamu hanya diberi balasan (sesuai dengan) apa yang selama ini kamu 
kerjakan”.  

g. Menghibur, menyenangkan hati, Seperti QS (9): 40:  

ً إلِاَّ تنَْصُرُوهُ فقَدَْ نَصَرَهُ اللهُ إذِْ أخَْرَجَهُ الَّذِينَ كَفَرُوا ثاَنيَِ اثْنَيْنِ إذِْ همَُا فيِ الْغاَرِ إذِْ يَ  قوُْلُ لِصَاحِبِهِ لَا تحَْزَنْ إنَِّ اللهَ مَعَناَ  .  

”Jika kamu tidak menolongnya (Nabi Muhammad), sungguh Allah telah menolongnya, 
(yaitu) ketika orang-orang kafir mengusirnya (dari Makkah), sedangkan dia salah satu dari 
dua orang, ketika keduanya berada dalam gua, ketika dia berkata kepada sahabatnya, 
“Janganlah engkau bersedih, sesungguhnya Allah bersama kita.” Maka, Allah menurunkan 
ketenangan kepadanya (Nabi Muhammad), memperkuatnya dengan bala tentara (malaikat) 
yang tidak kamu lihat, dan Dia menjadikan seruan orang-orang kafir itu seruan yang paling 
rendah. (Sebaliknya,) firman Allah itulah yang paling tinggi. Allah Mahaperkasa lagi 
Mahabijaksana”. 

 Penting untuk dicatat bahwa perintah untuk menjauhi sesuatu harus dipatuhi dan 
tidak boleh dilanggar untuk selamanya, sesuai dengan prinsip:  

الأزمنةالأصل في النهيى المطلق يقتضي التكرار في جميع    

"Pada dasarnya larangan secara mutlak itu menghendaki berulang-ulang (tidak 
mengerjakannya) selama-lamanya." 

 Salah satu contoh larangan yang mutlak dapat ditemukan dalam firman Allah di surat 
al-Isra (17) ayat 32:  

نىَ إِنَّهُ كَانَ فاَحِشَةً وَسَاءَ سَبِيلًَ    وَلَا تقَْرَبوُا الز ِ

"Janganlah kamu mendekati zina. Sesungguhnya (zina) itu adalah perbuatan keji dan jalan 
terburuk."  

h. Mengungkapkan akibat, seperti dalam firman Allah di surat Ali Imran (3) ayat 169:  

ِ أمَْرَاناَ بَل الحياة   وَلَا تحَْسَبنََّ الَّذِينَ قتُلِوُا فيِ سَبِيلِ اللَّّٰ

" Jangan sekali-kali kamu mengira bahwa orang-orang yang gugur di jalan Allah itu mati. 
Sebenarnya, mereka itu hidup dan dianugerahi rezeki di sisi Tuhannya."  

i. Berkhayal seperti yang tercantum dalam syair dengan kata لا تطلع:  

  – يا صبح قف لا تطلع ياليل طل يانوم زل

”Wahai malam, perpanjanglah dirimu, wahai rasa kantuk, menghilanglah, wahai subuh, 
berhentilah, janganlah sekali pun terbit”. 

j. Menjelaskan tentang taubih, seperti 

 لَا تنَْهَ عَنْ خُلقٍُ وَترَقْيِ مِثلَْهُ عَارٌ عَلَيْنَ إذِاَ فعَلَْتَ عَظِيمٌ 

”Janganlah engkau melarang orang berpekerti dengan sesuatu pekerti (yang jelek) 
sedangkan engkau sendiri mengerjakannya. Aib besar menimpamu bila engkau melakukan 
yang demikian”.  

k. Menghardik seperti saat seseorang memberikan pernyataan kepada pelayannya: 

 لا تطع أمرى 

”Jangan patuhi perintahku”.  



Lafaz Amar dan Nahy 

l. Iltimas, yaitu sebatas berharap, seperti saat kita berkata kepada teman, hari ini jangan 
mengganggu saya.  

 Ada aspek lain dari larangan ini, yaitu larangan yang mutlak harus dihindari dan tidak 
boleh dilakukan selamanya, karena setiap larangan pasti ada akibat buruknya. Akibat 
buruk tersebut tidak akan hilang jika tidak ditinggalkan. Untuk menghilangkan dampak 
negatif itu, kita harus menghentikannya dan menjauhinya selamanya. Aturannya adalah:  

 الأصل في النهى المُخْلقَ يقتضي التكرار في جميع الأرمنا 

”Pada dasarnya, larangan secara mutlak itu menghendaki berulang-ulang (tidak 
mengerjakannya) selama-lamanya”. 

 Contoh larangan yang mutlak adalah perintah Allah dalam surat al-Isra' (17) ayat 32:  

 لا تقربوا الزني

”Janganlah kamu mendekati zina”.  

 Namun, jika larangan itu berhubungan dengan hal lain, situasinya tidak sama. Seperti 
yang disebutkan dalam firman Allah surat al-Maidah (5) ayat 95: 

يْدَ وَأنَْتمُْ حُرُمٌ   .... يرَيَُّهَا الَّذِينَ آمَنوُا لَا تقَْتلُوُا الصَّ

”...Hai orang yang beriman janganlah kamu membunuh binatang buruan ketika kamu 
sedang berihram”. 

 Larangan membunuh binatang buruan dikatikan dengan ”sedang berihram”. Bila tidak 
”sedang berihram” maka membunuh binatang buruannya itu diperbolehkan.(Hj Zulbaidah, 
2025) 

Kesimpulan 

 Berdasarkan kajian mendalam yang tercantum dalam artikel ini, kita dapat menyimpulkan 
bahwa memiliki pemahaman yang mendalam mengenai Lafaz Amar (perintah) dan Nahyi (larangan) 
adalah hal penting dalam proses istinbath al-ahkam (penggalian hukum) dalam Ushul Fikih. Kedua 
bentuk komunikasi syar'i ini berfungsi sebagai alat utama untuk mengubah kehendak Syari' (Allah 
dan Rasul-Nya) menjadi norma-norma praktis yang mengatur perilaku mukallaf. Secara mendasar , 
penelitian ini menegaskan bahwa dalam kondisi murni (tanpa petunjuk perubahan), Lafaz Amar 
secara jelas mengindikasikan hukum wajib, sedangkan Lafaz Nahyi secara jelas mengindikasikan 
hukum haram. Namun, hasil paling penting dari penelitian ini menunjukkan bahwa makna dasar ini 
bersifat dinamis dan tidak ada yang mutlak . Kedua lafaz tersebut dapat mengalami pergeseran 
makna dari arti harfiah (harfiah) ke arti kiasan (majazi) yang bervariasi, seperti menunjukkan 
kesunahan, kebolehan (ibaah), makruh, irsyad (bimbingan), tahdid (ancaman), doa, atau hanya 
tantangan . Pergeseran makna ini sepenuhnya bergantung pada konteks atau indikasi (qarinah ) 
yang mengikutinya .  

 Selanjutnya, penelitian ini mengungkapkan perbedaan karakteristik antara Amar dan Nahyi. 
Di satu sisi, Amar yang bersifat mutlak tidak otomatis memerlukan eksekusi yang segera (faur) atau 
pengulangan (takrar), kecuali jika ada dalil khusus yang mengaturnya. Sementara itu, Nahyi secara 
alami mengandung keharusan untuk ditinggalkan dalam jangka waktu yang panjang dan berulang-
ulang, berarti larangan tersebut berlaku selamanya. Kerumitan dari kedua lafaz ini semakin jelas 
melalui berbagai shighat (formulasi bahasa ) yang dapat digunakan untuk menyampaikan 
maksudnya . Amar tidak hanya terbatas pada fi'il amar saja, tetapi juga bisa dinyatakan melalui fi'il 
mudhari' yang diikuti lam amar, isim fi'il amar, masdar menggantikan fi'il, hingga kalimat berita yang 
memiliki makna perintah. Demikian juga , Nahyi tidak hanya muncul dari fi'il mudhari' yang diawali 
la nahiyah, tetapi juga dari istilah yang jelas berarti ”haram” atau perintah untuk menghindari suatu 
hal (ijtinab).  



73 
 

 
 

 Studi ini juga berhasil membangun beberapa kaidah turunan yang sangat praktis , seperti 
kaidah ”al-amru ba'da an-nahyi yufidu al-ibahah” (perintah yang muncul setelah larangan 
menunjukkan makna kebolehan) dan ”al-amru bi asy-syai'i amrun bi wasailih” (perintah tentang 
sesuatu juga berarti tentang perintah segala sesuatu yang berkaitan). Kaidah semacam ini tidak 
hanya memperkaya pustaka Ushul Fikih, namun juga berfungsi sebagai pedoman bagi mujtahid 
dalam memahami teks-teks suci. Pada akhirnya, dinamika, kedalaman, dan kedalaman yang 
dibawakan oleh Lafaz Amar dan Nahyi merefleksikan keluwesan dan keagungan hukum Islam itu 
sendiri. Hukum Islam tidak dimaksudkan sebagai sistem yang kaku, melainkan sebagai petunjuk 
kehidupan yang dapat beradaptasi dengan berbagai konteks zaman dan tempat sambil tetap 
menganut prinsip dasar yang kuat . Oleh karena itu, penguasaan konsep Amar dan Nahyi serta semua 
nuansanya bukan hanya merupakan kewajiban akademik, tetapi juga syarat metodologis untuk 
menghasilkan fatwa dan keputusan hukum yang tepat, akurat, kontekstual, dan sesuai dengan 
maqashid asy-syari'ah (tujuan hukum yang lebih tinggi), termasuk dalam penanganan persoalan-
persoalan modern dalam ranah Hukum Keluarga Islam. 

Ucapan Terima Kasih 

Penulis ingin mengucapkan terima kasih yang setulus-tulus nya kepada pihak-pihak yang telah 
membantu selama penelitian ini. Secara khusus, penulis mengucapkan terima kasih kepada Dr. Hj. 
Zulbaidah, M. Ag. Sebagai dosen pengampu mata kuliah Kaidah Lughowiyah Hukum Keluarga atas 
bantuan teknis yang diberikan, dan yang telah memberikan masukan serta melakukan diskusi yang 
sangat konstruktif di luar konteks penulisan ini. Dukungan dari Linda Novianti dalam bentuk moral 
dan logistik juga menjadi aspek yang sangat krusial dalam menyelesaikan karya ini. 

 

Referensi 

Abdul, W. (2005). Ilmu Ushul Fiqh. PT, RINERKA CITRA. 

Djaka, A. A. Z., Nurinsan, A., Dahr, M. A., Jl, A., Alauddin, S., Opu, K. S., & Gowa, K. (2024). Memahami 
Makna : Kaidah ‘ Amm dan Khash Serta Amr dan Nahi dalam Ushul Fiqih Universitas Islam Negeri 
Alauddin Makassar , Indonesia. 2(5). 

Hj Zulbaidah. (2025). Ushul Fiqh Kaidah Kaidah Lughowiyah ( Hukum Keluarga ). PT. LIVENTURINDO. 

Linda Novianti. (2025). Peran Etika dalam Menjaga Keadilan dan Transparansi pada Proses
 Arbitrase. JarbI: Jurnal Arbitrase Indonesia, 1 (1), 1-10. 
Pengerian Nahi (Larangan), Bentuk Kata Nahi, Kaidah Nahi dan Contohnya - Bacaan Madani _ Bacaan 

Islami dan Bacaan Masyarakat Madani. (n.d.). 

Qur, H., & Putri, H. J. (2024). Kaedah Tafsir : Memahami Amar , Nahi , dan Sighat Taklif dalam Al- Qur ’ 
an. 5(2), 785–797. 

Saikhudin, M. (2025). Analisis Kaedah Amar dan Nahi serta Sighat Taklif dalam Ilmu Tafsir : Kajian 
Pustaka. 1111–1120. 

Ushuliyah, K., Dan, A. M. M., & Nahyi, A. M. R. D. A. N. (2025). Kaidah ushuliyah (amm dan khash, amr 
dan nahyi). 1–10. https://doi.org/10.30868/am.v13i01.843 


