
1 - Analisis Ushul Fiqh Terhadap Dasar Hukum Mudhārabah dalam Al-Qur’an dan Ḥadis 
 

 

GERECHTIKEIT JOURNAL 
Vol 01, No. 02, 2025, pp. 01-12 

https://journal.inacexter.com/index.php/gerechtikieit 
©International Academic Research Center 

 

Analisis Ushul Fiqh Terhadap Dasar Hukum Mudhārabah dalam 
Al-Qur’an dan Ḥadis 

Mohammad Albi, BA * 1, a, Zulbaidah, 2 b,  Dadang  Syaripudin, 3  C 

123 UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Bandung, 40614, Indonesia 
a mohammadalbi4@gmail.com*; b zulbaidah@uinsgd.ac.id; c abahzia2013@gmail.com   

* Corresponding Author 
Nomor Handphone : 082135776700 

 
Abstract: Studi ini bertujuan untuk menganalisis dasar hukum akad mudhārabah dalam perspektif Ushul Fiqh 
dengan merujuk pada dalil Al-Qur’ān dan Ḥadīṡ. Metode yang digunakan kualitatif deskriptif melalui analisis 
ushuliyyah istinbāṭ al-ḥukm. Dari hasil penelitian ini dapat dilihat bahwa Al-Qur'an, sebagai sumber utama, pada 
QS. Al-Muzzammil: 20 terdapat keumuman ayat muamalah maliyah lalu dideduksi pada teks secara implisit, 
kemudian dijelaskan secara aplikatif oleh Ḥadīṡ. Hadis taqriri yaitu pengakuan Nabi terhadap praktik 
mudhārabah berfungsi sebagai bayan mujmal yaitu penjelas terhadap keumuman dalil pada Al-Qur’ān, dalam hal 
ini Ḥadīṡ sebagai pembuat hukum baru yang tidak termuat secara ekspilisit pada Al-Quran. Analisis Ushul Fiqh 
mengindikasikan bahwa kedua akad ini termasuk kategori mu‘āmalāt māliyah ghayr ta‘abbudiyyah, yang 
hukumnya ditetapkan berdasarkan kaidah al-aṣl fī al-mu‘āmalāt al-ibāḥah dan taqir nabi hujjah qouluhu wa 
fi’luhu sehingga kedua akad ini dinilai boleh dalam praktik hukumnya. 

Keywords: Ushul Fiqh; Mudhārabah; Musyārakah; Qur’an; Ḥadīṡ 
 

 

Pendahuluan 
1. Latar Belakang 

Islam dipahami sebagai suatu sistem kehidupan yang menyeluruh, yang tidak hanya mengatur 
dimensi ibadah ritual, tetapi juga mencakup aspek muamalah, termasuk aktivitas ekonomi. Dalam 
kerangka ekonomi Islam, prinsip keadilan dan kerja sama menjadi fondasi utama dalam upaya 
memperoleh keuntungan tanpa melahirkan unsur kezaliman. Berangkat dari prinsip tersebut, akad 
mudhārabah dan musyārakah merepresentasikan model kerja sama ekonomi yang bertumpu pada 
kepercayaan serta mekanisme pembagian risiko dan keuntungan secara proporsional (Sahban, t.t.). 
Kedua akad ini telah dikenal dan dipraktikkan sejak masa Rasulullah صلى الله عليه وسلم sebagai instrumen produktif 
dalam pengelolaan harta dan penguatan struktur ekonomi umat. Oleh sebab itu, pemahaman yang 
komprehensif terhadap dasar-dasar hukum kedua akad tersebut menjadi krusial agar 
implementasinya senantiasa sejalan dengan nilai-nilai dan ketentuan syariah (Suherli dkk., 2025a). 

Dalam kerangka Ushul Fiqh, penetapan hukum suatu akad harus bertumpu pada sumber-sumber 
syariat yang otoritatif, yakni Al-Qur’ān, Ḥadīṡ, ijma‘, dan qiyās. Al-Qur’ān menempati posisi sebagai 
sumber utama yang memuat kaidah-kaidah umum, sedangkan Ḥadīṡ berfungsi untuk menjelaskan, 
menegaskan, serta merinci ayat-ayat yang masih bersifat global. Dalam ranah hukum muamalah, 
relasi antara Al-Qur’ān dan Ḥadīṡ tidak bersifat terpisah atau saling menegasikan, melainkan 
membentuk kesatuan yang saling melengkapi dalam mengungkap tujuan dan kehendak syariat. 
Dengan demikian, pembahasan mengenai akad mudhārabah dan musyārakah menuntut pendekatan 
Ushul Fiqh yang mendalam agar penetapan hukumnya benar-benar selaras dengan prinsip dan 
substansi hukum Islam. (Arofiani Mutmainah dkk., 2025). 

Akad mudhārabah dipahami sebagai pola kerja sama antara pemilik dana (ṣāḥib al-māl) dan 
pihak pengelola usaha (mudhārib), di mana pembagian keuntungan ditentukan berdasarkan 
kesepakatan bersama, sedangkan risiko kerugian secara prinsip ditanggung oleh pemilik modal, 

mailto:mohammadalbi4@gmail.com
mailto:zulbaidah@uinsgd.ac.id
mailto:abahzia2013@gmail.com


2 Analisis Ushul Fiqh Terhadap Dasar Hukum Mudhārabah dalam Al-Qur’an dan Ḥadis 
-  

kecuali jika kerugian tersebut disebabkan oleh kelalaian atau pelanggaran dari pengelola. Adapun 
musyārakah merupakan bentuk kemitraan usaha yang melibatkan dua pihak atau lebih, dengan 
masing-masing pihak menyertakan modal serta menanggung keuntungan dan kerugian secara 
seimbang sesuai porsi kontribusinya (Sahban, t.t.). Kedua akad tersebut merefleksikan nilai keadilan, 
kebersamaan, dan kemitraan yang menjadi fondasi utama dalam sistem ekonomi Islam. Meskipun 
demikian, dalam konteks praktik modern, masih dijumpai beragam perbedaan pandangan terkait 
penerapan teknis dan batasan hukum kedua akad tersebut. (Ghozali & Kurniawan, 2017). Oleh 
karena itu, penelusuran terhadap dasar hukum kedua akad ini dari sumber aslinya menjadi relevan. 

Dalam Al-Qur’ān, tidak ditemukan ayat yang secara eksplisit menyebut istilah mudhārabah atau 
musyārakah, namun terdapat banyak ayat yang memberikan legitimasi terhadap prinsip kerja sama 
dan perdagangan. Misalnya, QS. Al-Muzzammil: 20 mengakui kegiatan ekonomi dan perjalanan 
usaha sebagai bagian dari aktivitas manusia yang dibenarkan syariat(Abduroman, 2022). Begitu pula 
QS. Ṣād: 24 yang menyinggung aspek keadilan dalam kemitraan (syirkah) dan bahaya kezaliman 
antar pihak(Rosidah dkk., 2025). Ayat-ayat ini menjadi dasar bagi para ulama Ushul Fiqh untuk 
melakukan istinbāṭ al-ḥukm, yaitu penarikan hukum melalui metode penalaran terhadap makna-
makna syar‘i. Pendekatan ini menunjukkan betapa luasnya cakupan syariat dalam mengatur 
kehidupan manusia tanpa kehilangan prinsip dasarnya. 

Ḥadīṡ memegang peranan strategis dalam menegaskan sekaligus merinci prinsip-prinsip hukum 
yang telah digariskan secara umum dalam Al-Qur’ān. Sejumlah riwayat menegaskan bahwa 
Rasulullah صلى الله عليه وسلم tidak hanya memberikan kebolehan, tetapi juga terlibat langsung dalam praktik akad 
mudhārabah, sebagaimana kerja sama bisnis beliau dengan Khadijah r.a. Hadis-hadis yang bersifat 
taqrīrī, yaitu persetujuan Nabi terhadap praktik para sahabat tanpa disertai penolakan, menjadi 
indikator kuat atas legitimasi syar‘i terhadap model kerja sama tersebut. Di samping itu, hadis qudsi 
yang menyatakan, “Aku menjadi pihak ketiga dari dua orang yang berserikat selama salah satunya 
tidak berkhianat kepada yang lain,” memuat pesan teologis dan normatif mengenai pentingnya 
amanah dan tanggung jawab dalam kemitraan. Dengan demikian, Ḥadīṡ berfungsi sebagai bayan 
tafṣīlī yang memperjelas dan mengoperasionalkan prinsip-prinsip umum yang terkandung dalam Al-
Qur’ān (Maryani, 2018). 

Dari perspektif Ushul Fiqh, penetapan hukum akad mudhārabah dan musyārakah berpijak pada 
kaidah: 

 الأصَْلُ فيِ الْمُعاَمَلََتِ الِإباَحَةُ حَتَّى يدَلَُّ الدَّلِيلُ عَلىَ التَّحْرِيمِ 
Artinya: “Hukum asal dalam seluruh bentuk muamalah adalah boleh, sampai terdapat dalil yang 

menunjukkan keharamannya.” 
 
 Kaidah ini menegaskan bahwa pada dasarnya seluruh bentuk muamalah dibolehkan selama tidak 

terdapat dalil syar‘i yang melarangnya. Di samping itu, kaidah taqrir nabi itu dapat dijadikan hujjah:  
ةٌ كقولِه وفعلِه  ِ صلى الله عليه وسلم حُجَّ  تقريرُ النبي 

Artinya: Persetujuan Nabi صلى الله عليه وسلم merupakan hujjah (dalil) sebagaimana perkataan dan perbuatannya. 
 Kaidah ini menjadi landasan bahwa perolehan keuntungan dalam suatu akad harus sejalan 

dengan kesiapan menanggung risiko secara proporsional. Prinsip-prinsip ushul tersebut membuka 
ruang yang luas bagi pengembangan berbagai bentuk akad ekonomi yang inovatif dan responsif 
terhadap kebutuhan zaman, tanpa harus keluar dari bingkai nilai-nilai syariah. Dengan demikian, 
pendekatan ini menegaskan karakter hukum Islam yang dinamis, fleksibel, dan mampu beradaptasi 
dengan perubahan sosial yang terus berlangsung. (Gustanto & Mubarok, 2023). 

Namun demikian, perkembangan ekonomi modern menuntut reinterpretasi terhadap dasar 
hukum klasik agar tetap relevan dengan konteks kekinian. Banyak lembaga keuangan syariah 
mengadopsi akad mudhārabah dan musyārakah dalam produk-produknya, tetapi sering kali 
menghadapi tantangan dalam menjaga keaslian prinsip syariah di tengah tuntutan efisiensi dan 
profitabilitas. Hal ini menimbulkan kebutuhan untuk kembali menelaah dasar hukumnya secara 
mendalam melalui pendekatan Ushul Fiqh. Dengan demikian, kajian terhadap dalīl dan manāṭ al-
ḥukm menjadi sangat penting untuk memastikan keberlanjutan praktik ekonomi Islam yang 
berkeadilan dan berlandaskan nash. 



3 - Analisis Ushul Fiqh Terhadap Dasar Hukum Mudhārabah dalam Al-Qur’an dan Ḥadis 
 
 

Penelitian ini berusaha menjawab beberapa pertanyaan pokok yang menjadi dasar analisis, yaitu: 
1. Bagaimana hakikat pemahaman Al-Qur’ān sebagai landasan hukum istinbat hukum? 
2. Bagaimana hakikat pemahaman Ḥadīṡ sebagai landasan hukum istinbat hukum? 
3. Bagaimana landasan hukum akad Mudhārabah dan Musyārakah dalam Al-Qur’ān dan Ḥadīṡ 

dengan Pendekatan Uṣūliyyah? 
Bertolak dari latar belakang dan permasalahan yang telah diuraikan, penelitian ini diarahkan 

pada kajian Ushul Fiqh terhadap landasan hukum akad mudhārabah dan musyārakah yang 
bersumber dari Al-Qur’ān dan Ḥadīṡ. Pendekatan tersebut diharapkan mampu menghadirkan 
pemahaman yang utuh mengenai keterkaitan antara nash syar‘i dan rasionalitas hukum Islam dalam 
praktik kegiatan ekonomi. Di samping itu, kajian ini ditujukan untuk memperkaya pengembangan 
keilmuan fiqh muamalah serta memberikan sumbangan pemikiran bagi penguatan sistem ekonomi 
Islam yang berlandaskan keadilan, partisipasi, dan kesesuaian dengan maqāṣid al-syarī‘ah. 

Dengan demikian, penelitian ini diharapkan tidak hanya memberikan argumentasi teoritis, tetapi 
juga pijakan metodologis bagi pengembangan hukum ekonomi Islam yang responsif terhadap 
dinamika zaman. Kajian Ushul Fiqh atas mudhārabah dan musyārakah menunjukkan bahwa syariat 
memiliki kemampuan untuk menjawab kebutuhan manusia melalui prinsip universalnya, yaitu 
keadilan, kemaslahatan, dan keseimbangan. Melalui pendekatan ini, hukum Islam dapat terus hidup 
dan berkembang sebagai sistem yang relevan di setiap masa dan tempat. 

 
Kajian Pustaka 

Kajian-kajian mutakhir banyak mengkaji praktik serta konsekuensi penerapan akad mudhārabah 
dan musyārakah dalam sistem keuangan syariah, selain meninjaunya dari sudut pandang fiqh 
muamalah. Sebagai contoh, sebuah penelitian normatif menegaskan bahwa landasan hukum 
pembiayaan mudhārabah dan musyārakah bersumber dari Al-Qur’ān, Hadis, dan ijma‘ (Latif, 2020). 
Penelitian lain yang membandingkan konsep mudhārabah dalam literatur klasik dengan 
implementasinya di perbankan syariah mengungkap adanya perbedaan antara kerangka teoritis 
klasik dan praktik kontemporer (Putra & Syahrial, 2024). Berbagai temuan tersebut memperlihatkan 
bahwa kajian terhadap teks-teks klasik tetap memiliki signifikansi dalam menegaskan dasar 
normatif dan memahami dinamika penerapan kedua akad tersebut. 

Dari sisi klasik, ilmu Ushul Fiqh menyediakan kerangka konseptual untuk memahami bagaimana 
suatu akad muamalah dapat dikategorikan secara syar’i. Misalnya, kitab Al-Mustashfā min ʿIlm 
al-Uṣūl karya Imam Al-Ghazālī menempatkan pembahasan tentang sumber hukum syar‘i, kaidah-
kaidah umum, dan metode istinbāṭ(Ramlah, 2012).  Dengan demikian, pemahaman terhadap dalālah 
nash dan kaidah ushuliyyah menjadi penting untuk menjustifikasi kedua akad ini dalam konteks 
hukum Islam. Selain literatur klasik, kajian terkini dalam fiqh muamalah juga menekankan 
kebutuhan memasukkan prinsip-kaidah ushuliyyah ke dalam praktik ekonomi Syariah (Harahap, 
2024). Sebagai contoh, artikel yang membahas fiqh muamalah menegaskan bahwa akad-akad seperti 
mudhārabah dan musyārakah “menjadi landasan utama bagi sistem bagi hasil yang membedakan 
ekonomi Islam dari sistem kapitalis dan riba.”(Fattah & Muchlis, 2024). Kajian semacam ini 
menunjukkan bahwa tidak hanya teks yang penting, tetapi juga bagaimana kerangka ushul fiqh dan 
maqāṣid syarī‘ah diaplikasikan dalam praktik keuangan kontemporer. 

Berdasarkan tinjauan literatur tersebut, penelitian ini menempuh pendekatan integratif dengan 
memadukan kajian teks klasik (kitab ushul dan fiqih) serta penelitian normatif dan empiris 
kontemporer untuk menelaah landasan hukum mudhārabah dan musyārakah. Pendekatan ini 
diharapkan mampu menghadirkan pemahaman yang komprehensif mengenai bagaimana sumber 
hokum Al-Qur’ān dan Ḥadīṡ dalam kerangka Ushul Fiqh memberikan legitimasi hukum bagi kedua 
akad tersebut dalam praktik ekonomi Islam masa kini. 

 
Kerangka Teoritik 

Dalam perspektif Ushul Fiqh, penetapan hukum untuk setiap akad muamalah, termasuk 
mudhārabah dan musyārakah, dilakukan melalui proses istinbāṭ al-ḥukm yang bersumber pada Al-
Qur’ān dan Ḥadīṡ. Kerangka teori ini menekankan bahwa nash syar‘i memiliki dua peran utama: 



4 Analisis Ushul Fiqh Terhadap Dasar Hukum Mudhārabah dalam Al-Qur’an dan Ḥadis 
-  

memberikan petunjuk secara eksplisit (dalālah ṣarīḥah) dan menetapkan prinsip umum yang dapat 
dikembangkan melalui kaidah rasional. Menurut Al-Ghazālī dalam al-Mustashfā, proses istinbāṭ 
dilakukan dengan merujuk pada pemahaman maqāṣid al-syarī‘ah, yang bertujuan untuk mencapai 
kemaslahatan umat manusia (Hammad, 1987). Dalam konteks ini, ayat-ayat tentang kerja sama dan 
keadilan ekonomi menjadi dasar konseptual bagi akad mudhārabah dan musyārakah. Dengan 
demikian, teori hukum Islam tidak hanya mengatur bentuk lahiriah akad, tetapi juga nilai keadilan 
dan tanggung jawab sosial yang terkandung di dalamnya (Syufa’at, 2013). 

Teori kedua yang dijadikan landasan adalah al-aṣl fī al-mu‘āmalāt al-ibāḥah, yaitu prinsip bahwa 
hukum dasar setiap transaksi muamalah adalah diperbolehkan selama tidak terdapat dalil yang 
mengharamkannya. Kaidah ini memungkinkan hukum Islam bersifat adaptif terhadap 
perkembangan zaman dan kebutuhan masyarakat. Al-Syāṭibī dalam al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Syarī‘ah 
menekankan bahwa hukum Islam bersifat murūnah (fleksibel), karena didasarkan pada pencapaian 
kemaslahatan, bukan sekadar bentuk lahiriah. Dalam penerapannya pada mudhārabah dan 
musyārakah, prinsip ini menjadi fondasi bagi inovasi dan pengembangan akad kerja sama yang 
relevan dengan praktik keuangan syariah modern. (Gustanto & Mubarok, 2023). Oleh karena itu, 
kerangka teoritik ini menegaskan bahwa penetapan hukum kedua akad tersebut bersandar pada 
prinsip kebolehan yang bersyarat, selama tidak melanggar nilai keadilan dan amanah. 

Selain itu, teori taqir nabi hujjah qouluhu wa fi’luhu  menjadi landasan penting dalam penetapan 
tanggung jawab dan distribusi keuntungan dalam akad kerja sama. Kaidah ini bermakna bahwa 
“pengakuan atau legitimasi nabi itu dijadikan landasan hukum baik perkataan dan perbuatannya”, 
sehingga menegaskan perilaku muamalah Maliyah Nabi itu dijadikan landasan pengambilan hukum 
akad mudharabah. Dalam akad mudhārabah, risiko kerugian modal ditanggung oleh pemilik modal, 
sedangkan pengelola menanggung risiko berupa tenaga, waktu, dan usaha yang dikeluarkan. 
Sementara itu, pada akad musyārakah, setiap pihak menanggung risiko kerugian sesuai dengan 
proporsi modal yang mereka kontribusikan. (Haikal dkk., 2024).  

Berdasarkan kerangka teori ini, penelitian menekankan bahwa Al-Qur’ān dan Ḥadīṡ berperan 
sebagai sumber utama hukum (marja‘iyyah) yang menetapkan prinsip-prinsip umum, sedangkan 
Ushul Fiqh berfungsi sebagai metode penalaran untuk menafsirkan dan menerapkan hukum 
tersebut. Sinergi antara keduanya memungkinkan pemahaman hukum yang adaptif dan kontekstual 
terhadap praktik ekonomi Islam (Qosim, 2022a). Pendekatan ini tidak hanya menegaskan legalitas 
akad mudhārabah dan musyārakah, tetapi juga menempatkannya dalam perspektif maqāṣid al-
syarī‘ah, seperti pemeliharaan harta (ḥifẓ al-māl), tercapainya keadilan, dan terciptanya 
kemaslahatan masyarakat. Dengan demikian, Ushul Fiqh menyediakan landasan ilmiah yang kuat 
untuk menilai relevansi dan fleksibilitas hukum Islam dalam sistem ekonomi modern (Qoyum, 
2018). 

 
Penelitian Terdahulu 

Pada tahun 2021, Rahmad Syahputra dalam penelitiannya berjudul The Effect of Mudharabah and 
Musyarakah Financing Risks on The Profitability of Sharia Commercial Banks in Indonesia 
menganalisis dampak pembiayaan mudharabah dan musyārakah terhadap profitabilitas bank 
syariah di Indonesia. Hasil penelitian menunjukkan bahwa kedua jenis pembiayaan tersebut 
memiliki pengaruh signifikan terhadap profitabilitas, meskipun efeknya berbeda; khususnya, 
pembiayaan musyārakah justru memberikan pengaruh negatif. (Haikal dkk., 2024) 

Pada tahun 2022, Ian Rakhmawan Suherli dan rekan dalam studi The Implementation of the 
Principle of Profit Sharing of Mudharabah and Musyarakah in The Realm of Community Economic 
Development meneliti penerapan prinsip bagi hasil dalam akad mudharabah dan musyārakah pada 
level ekonomi masyarakat. Penelitian berbasis literatur ini menemukan bahwa kedua akad tersebut 
memiliki potensi signifikan untuk mendorong pembangunan ekonomi produktif, meskipun 
praktiknya masih terbatas oleh pemahaman publik dan regulasi yang belum optimal (Suherli dkk., 
2025). 



5 - Analisis Ushul Fiqh Terhadap Dasar Hukum Mudhārabah dalam Al-Qur’an dan Ḥadis 
 
 

Selanjutnya, pada tahun 2023, Dimas Handoyo Putro dan kolega melalui penelitian 
Contextualization of Ushul Fiqh in Muamalah and Modern Banking: Sharia Solutions in the Global 
Economic System menelaah penerapan Ushul Fiqh dalam praktik perbankan syariah modern. Hasil 
penelitian menekankan bahwa disiplin Ushul Fiqh berperan penting dalam menjaga stabilitas 
keuangan syariah melalui prinsip-prinsip seperti larangan riba dan penekanan pada maslahat, 
meskipun fokus khusus terhadap akad mudharabah dan musyārakah belum dibahas secara 
mendalam (Putro dkk., 2024). 

Terakhir, pada tahun 2024, Dinda Ruliana Dewi dan Khusnudin dalam Financial Determinants of 
Mudharabah and Musyarakah Financing: Empirical Insights from Indonesian Islamic Commercial 
Banks meneliti faktor-faktor keuangan yang memengaruhi pembiayaan mudharabah dan 
musyārakah di bank komersial syariah Indonesia. Analisis data panel menunjukkan bahwa BOPO 
memiliki pengaruh positif terhadap pembiayaan tersebut, sedangkan ROA, CAR, dan NPF 
memberikan pengaruh negatif terhadap penerapannya. (Dewi & Khusnudin, 2024). 

Meskipun sejumlah penelitian empiris telah mengkaji aspek profitabilitas, partisipasi 
masyarakat, dan determinan keuangan akad mudharabah dan musyārakah, masih terdapat 
kekosongan penelitian dalam dua hal utama. Pertama, sedikit penelitian yang secara spesifik 
menelaah landasan ushul fiqh (metodologi istinbāṭ, kaidah, dalālah nash) dari kedua akad tersebut, 
terutama dalam integrasi Al-Qur’ān dan Ḥadīṡ sebagai sumber hukum. Kedua, padahal banyak 
penelitian empiris, jarang yang menghubungkan hasil empiris dengan analisis tekstual dan teoritik 
ushuliyyah secara mendalam untuk menjelaskan legitimasi hukum akad dalam muamalah. Dengan 
demikian, penelitian ini hadir untuk mengisi celah tersebut dengan menfokuskan pada aspek ushul 
fiqh sebagai basis normatif, bukan hanya berupa aplikasi praktis atau empiris. 

Metode 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif yang berorientasi pada pemahaman mendalam 
terhadap objek kajian. Data penelitian diperoleh melalui teknik studi literatur dan observasi, 
kemudian dianalisis menggunakan metode analisis isi untuk mengidentifikasi pola, makna, dan 
substansi yang relevan. Selanjutnya, keabsahan data diuji melalui teknik triangulasi agar temuan 
penelitian memiliki tingkat validitas dan reliabilitas yang memadai. Melalui tahapan tersebut, 
penelitian ini diharapkan mampu menghasilkan deskripsi yang komprehensif, sistematis, dan 
objektif mengenai objek yang menjadi fokus penelitian. (Novianti, 2021) 

Hasil dan Pembahasan 

Penelitian ini mengungkap bagaimana landasan ushul fiqh menegaskan legitimasi akad 
mudhārabah dan musyārakah melalui Al-Qur’ān dan Hadits serta bagaimana kaidah ushul dan 
realitas praksis saling berinteraksi. Data tekstual dari Al-Qur’ān, hadis, dan literatur ushul fiqh dikaji 
secara komprehensif untuk menjawab tiga pertanyaan penelitian yang telah dirumuskan. 
Selanjutnya, hasil temuan dianalisis dalam bingkai kerangka teoritik yang telah disusun—yakni teori 
istinbāṭ, kaidah al-aṣl fī al-mu‘āmalāt al-ibāḥah dan taqir nabi hujjah qouluhu wa fi’luhu . Pembahasan 
berikut memaparkan hasil untuk setiap pertanyaan penelitian secara mendalam, dilengkapi dialog 
dengan penelitian terdahulu agar terlihat kemajuan serta kekurangan literatur sebelumnya. 

Al-Quran sebagai sumber utama dan landasan pengambilan hukum 

Menurut Abdul Wahab Khalaf dalam Ilmu Ushul Fiqh, pemahaman terhadap Al-Qur’ān didasarkan 
pada hakikat, tujuan, dan mekanisme pewahyuannya sebagai landasan teologis dan yuridis dalam 
Islam. Secara esensial, Al-Qur’ān adalah Qawlullāh, firman Allah SWT, yang diturunkan kepada Nabi 
Muhammad صلى الله عليه وسلم melalui Jibril (Rūḥul Amīn), mengandung lafaz dan makna secara bersamaan dalam 
bahasa Arab. Hal ini menjadikan kedudukan Al-Qur’ān absolut, tidak terpisahkan dari aspek 
kebahasaan yang menyertainya. Keistimewaan Al-Qur’ān tidak hanya terletak pada isi substansinya, 
tetapi juga pada fungsinya sebagai hujjah yang menegaskan kerasulan Nabi dan mendekatkan 



6 Analisis Ushul Fiqh Terhadap Dasar Hukum Mudhārabah dalam Al-Qur’an dan Ḥadis 
-  

pembacanya kepada Allah, karena setiap huruf yang dibaca memiliki nilai pahala. Keautentikannya 
bersifat qat’ī, sebab mushhaf telah terjaga melalui transmisi tulisan dan hafalan secara mutawatir 
sejak zaman Nabi hingga saat ini, dari Surah Al-Fatihah hingga An-Nas, tanpa perubahan sedikit pun. 
Oleh karena itu, terjemahan dalam bahasa lain tidak dianggap sebagai Al-Qur’ān dan tidak dapat 
digunakan sebagai dalil syar’i atau bacaan sah dalam salat karena tidak memuat lafaz wahyu asli 
(Wahab Khalaf, 1947). 

Dalam perspektif Ushul Fiqh, Al-Qur’ān berperan sebagai dalīl syar’ī primer yang menjadi 
landasan utama bagi penetapan hukum amaliah umat Islam. Sebagai dustūr atau konstitusi, Al-
Qur’ān memberikan pedoman menyeluruh bagi kehidupan manusia, dan semua nash-nya bersifat 
qath’ī al-wurūd melalui periwayatan mutawatir, sehingga otoritasnya tidak dapat digugat. Meski 
demikian, makna yang terkandung tidak selalu bersifat mutlak; oleh karena itu, proses ijtihād tetap 
relevan, memungkinkan perkembangan keilmuan hukum Islam seiring perubahan sosial. Dalam 
kerangka ini, dalil Al-Qur’ān dibagi menjadi dua kategori: nash qath’ī dan nash zhannī. Nash qath’ī 
memiliki makna tunggal yang tidak memungkinkan penafsiran alternatif, misalnya hukum warisan 
atau hukuman bagi pezina. Sebaliknya, nash zhannī bersifat multitafsir karena lafaznya bersifat 
umum, mutlak, atau musytarak, sehingga membuka ruang bagi perbedaan interpretasi, contohnya 
pada ayat yang membahas masa ‘iddah (Wahab Khalaf, 1947). 

Lebih jauh, struktur hukum dalam Al-Qur’ān mencerminkan komprehensivitas ajarannya melalui 
tiga kategori pokok hukum: hukum i‘tiqādiah, hukum khulqiah, dan hukum amaliah. Hukum 
i‘tiqādiah mengatur keyakinan pokok mukallaf terhadap Allah SWT, Malaikat, Kitab, Rasul, dan Hari 
Akhir; hukum khulqiah mengatur pembentukan akhlak mulia dan penghindaran sifat tercela; 
sedangkan hukum amaliah mengatur perbuatan, ucapan, transaksi, dan hubungan sosial mukallaf. Di 
dalam hukum amaliah terdapat dua kawasan besar: hukum ibadah yang mengatur relasi vertikal 
manusia dengan Allah, seperti salat dan puasa, serta hukum mu‘āmalāt yang mengatur relasi 
horisontal antarmanusia mencakup perdata, pidana, keluarga, konstitusi, dan hukum internasional. 
Al-Qur’ān umumnya memberikan prinsip-prinsip dasar bagi hukum mu‘āmalāt tanpa merinci 
seluruh aspek teknisnya, sehingga ulama mengembangkan penafsiran dan metodologi istinbāṭ 
hukum seiring berkembangnya realitas sosial. Hal ini menunjukkan bahwa struktur normatif Al-
Qur’ān bersifat stabil sekaligus elastis: stabil pada wilayah ‘aqīdah dan akhlak, namun adaptif pada 
wilayah mu‘āmalāt melalui proses interpretasi hukum yang berkelanjutan (Wahab Khalaf, 1947). 

Hadits sebagai sumber kedua dan landasan atas hukum 

Menurut Syekh Wahbah Az-Zuhaili dalam Al-Wajiz fi Ushul al-Fiqh, Ḥadīṡ atau hadis menempati 
posisi yang sangat penting sebagai sumber hukum Islam setelah Al-Qur’ān. Dalam kerangka Ushul 
Fiqh, Ḥadīṡ berperan sebagai dalil syar’i yang wajib ditaati (wājib al-ittibā‘), karena mengandung 
unsur pensyariatan dan teladan (al-tashrī‘ wa al-iqtidā’) bagi seluruh umat Islam. Kewenangan Ḥadīṡ 
bersifat mengikat, sebab setiap perkataan, tindakan, maupun persetujuan Nabi صلى الله عليه وسلم terkait langsung 
dengan penyampaian risalah Allah SWT dan penjelasan hukum yang terkandung dalam Al-Qur’ān. 
Dengan demikian, Ḥadīṡ bukan sekadar pelengkap warisan kenabian, melainkan fondasi normatif 
utama yang memastikan bahwa praktik keagamaan maupun kehidupan sosial umat Islam senantiasa 
sesuai dengan arahan wahyu (Zuḥaylī, 1994). 

Secara terminologis, Ḥadīṡ mencakup seluruh tindakan Nabi صلى الله عليه وسلم yang berkaitan dengan perilaku 
legislatif. Syekh Wahbah Az-Zuhaili mengelompokkan Ḥadīṡ ke dalam tiga bentuk utama: Ḥadīṡ 
Qauliyyah, yaitu ucapan Nabi صلى الله عليه وسلم yang berisi ketentuan, nasihat, atau penetapan hukum; Ḥadīṡ 
Fi‘liyyah yang terdiri dari seluruh tindakan Rasul صلى الله عليه وسلم seperti pelaksanaan ritual ibadah, manasik haji, 
dan adab-adab syariat; serta Ḥadīṡ Taqrīriyyah yang mencakup persetujuan Nabi صلى الله عليه وسلم terhadap 
tindakan atau ucapan para sahabat melalui sikap diam, pujian, atau penegasan. Ḥadīṡ Taqrīriyyah 
menunjukkan bahwa suatu tindakan dapat disahkan secara hukum meskipun Nabi صلى الله عليه وسلم tidak 
menunjukkannya secara langsung, sehingga otoritasnya setara dengan Ḥadīṡ Qauliyyah dan 
Fi‘liyyah. Ketiga bentuk ini menunjukkan bahwa praktik keagamaan umat Islam harus merujuk pada 



7 - Analisis Ushul Fiqh Terhadap Dasar Hukum Mudhārabah dalam Al-Qur’an dan Ḥadis 
 
 

interaksi komprehensif antara ucapan, perbuatan, dan persetujuan Rasul, bukan pada salah satunya 
secara terpisah (Zuḥaylī, 1994). 

Dari perspektif periwayatan, tingkat otoritas Ḥadīṡ bervariasi tergantung pada jumlah perawi 
dalam setiap tingkatan sanad. Menurut Syekh Wahbah Az-Zuhaili, Ḥadīṡ diklasifikasikan ke dalam 
tiga kategori berdasarkan kepastian periwayatannya: Mutawātir, Mashhūrah, dan Āḥād. Hadis 
Mutawātir memiliki tingkat otoritas tertinggi karena diriwayatkan oleh banyak perawi di setiap 
generasi, sehingga kemungkinan bersepakat untuk berdusta sangat kecil, sehingga kebenarannya 
bersifat pasti (qaṭ‘ī). Hadis Mashhūrah menempati posisi menengah karena awalnya diriwayatkan 
oleh sedikit perawi, tetapi kemudian menjadi terkenal (masyhur) pada generasi berikutnya, sehingga 
memberikan dugaan kuat (ẓann ghālib). Sementara itu, Hadis Āḥād hanya diriwayatkan oleh satu 
atau beberapa perawi pada setiap generasi dan tidak mencapai status Mashhūrah. Meskipun tidak 
memberikan kepastian mutlak, sebagian besar ulama tetap menjadikan Hadis Āḥād sebagai dasar 
hukum karena memiliki tingkat kebenaran yang memadai untuk dijadikan sumber istinbāt (Zuḥaylī, 
1994). 

Fungsi Ḥadīṡ dalam kaitannya dengan Al-Qur’ān mencerminkan hubungan epistemologis yang 
saling menguatkan antara dua sumber hukum utama Islam. Ḥadīṡ tidak hanya memperkuat 
ketentuan Al-Qur’ān (taqrīr), tetapi juga memberi penjelasan rinci terhadap ayat-ayat yang bersifat 
umum atau global (tabyīn). Sebagai contoh, kewajiban salat dan zakat diperintahkan dalam Al-
Qur’ān secara umum, tetapi struktur teknis pelaksanaannya—mulai dari rukun, syarat, waktu, 
hingga tata cara fisik—diperinci melalui Ḥadīṡ. Selain itu, Ḥadīṡ juga dapat menetapkan hukum-
hukum baru (istinbāṭ al-aḥkām) yang tidak disebutkan dalam Al-Qur’ān, dan ketetapan tersebut 
wajib ditaati selama benar-benar bersumber dari Nabi صلى الله عليه وسلم. Dengan demikian, Ḥadīṡ tidak hanya 
berperan sebagai penjelas ayat-ayat Al-Qur’ān, tetapi juga berfungsi sebagai sumber legislasi 
independen yang memiliki otoritas normatif yang mengikat (Zuḥaylī, 1994). 

Namun demikian, Syekh Wahbah Az-Zuhaili menegaskan bahwa tidak semua tindakan Nabi  صلى الله عليه وسلم 
termasuk Ḥadīṡ yang bermakna pensyariatan. Diperlukan pembedaan yang ketat antara tindakan 
Nabi  صلى الله عليه وسلم yang bersifat tabī‘ah insāniyyah (kebiasaan manusiawi) dan khibrah dunyawiyyah 
(pengalaman duniawi), serta tindakan yang bermuatan syariat. Perbuatan Nabi seperti gaya makan, 
cara tidur, atau kebiasaan fisik tidak bersifat mengikat secara hukum, demikian pula pengalaman 
beliau dalam bidang pertanian, perdagangan, atau strategi perang yang didasarkan pada pengalaman 
empiris manusia. Oleh karena itu, tidak semua tindakan Nabi dapat dijadikan dasar hukum tanpa 
analisis metodologis. Prinsip ini mengarahkan bahwa Ḥadīṡ yang berlaku sebagai dalil syariat harus 
dibedakan dari perbuatan yang sekadar mencerminkan kemanusiaan beliau, sehingga hukum Islam 
dapat diterapkan secara tepat tanpa mengabaikan esensi syariat maupun realitas sosial umat 
(Zuḥaylī, 1994). 

Landasan Hukum Akad Mudhārabah dan Musyārakah dalam Al-Qur’ān dan Ḥadīṡ dengan 
Pendekatan Uṣūliyyah 

a. Pemahaman Al-Qur’ān terhadap Mudhārabah 

Al-Qur’ān tidak secara spesifik menyebut istilah "mudhārabah" (مضاربة) dalam konteks akad bagi 
hasil modal-usaha. Namun, banyak ulama menafsirkan bahwa prinsip kerjasama antara shāhib al-
māl atau pemilik modal dengan mudhārib atau pengelola usaha sudah tercakup dalam ayat-ayat 
umum yang menyebutkan aktivitas usaha, dagang, dan bagi hasil. Sebagai contoh, penelitian Siregar 
(2020) mencatat bahwa ayat QS al-Baqarah: 275-279 dan QS al-Muẓammil: 20 dipahami sebagai 
salah satu dasar syar’i bagi akad mudhārabah (Siregar, 2020).  

Dalam ayat QS al-Muẓammil ayat 20:  

ِ  فَضْلِ  مِن يَبْتغَوُنَ  ٱلْأرَْضِ  فىِ يَضْرِبوُنَ  وَءَاخَرُونَ       ۙ ٱللَّّ

“Dan orang-orang yang berjalan di muka bumi mencari sebagian karunia Allah…” — lafaz 



8 Analisis Ushul Fiqh Terhadap Dasar Hukum Mudhārabah dalam Al-Qur’an dan Ḥadis 
-  

“yadribūna” ( َيَضْرِبوُن) secara bahasa berarti “berjalan, berjalan ke luar (untuk berdagang)”. Ulama 
bahasa menyebutkan bahwa akar kata /ḍ-r-b/ dalam konteks ekonomi menyiratkan “perjalanan 
untuk berdagang”. Dengan demikian ayat ini diinterpretasikan sebagai pembenaran syariat atas 
aktivitas usaha dan kerjasama ekonomi. Ini menunjukkan bahwa Al-Qur’ān memberikan landasan 
bagi mudhārabah lewat makna ekonomi modal-kerja. Literatur tafsir menunjukkan bahwa lafaz ini 
bersifat umum dan memerlukan penafsiran kontekstual agar bisa dijadikan dasar hukum konkret 
(Siregar, 2020).  

Metode istinbāṭ dari sudut ushūl fiqh mengakui bahwa ayat yang bersifat umum (‘ām) dapat 
ditarik hukum khusus dengan qiyās atau kaidah-kaidah ushūl, selama tidak bertentangan dengan 
nash lain yang eksklusif (khaṣṣ). Artikel oleh Mudawam (2021) menegaskan bahwa dalam ushūl fiqh, 
penggunaan nash umum dalam muʿāmalāt menuntut analisis makna lafaz, konteks, dan tujuan 
syariah (maqāṣid al-syarīʿah) (Mudawam, 2021). Dengan demikian, pemahaman Al-Qur’ān terhadap 
mudhārabah tidak hanya melihat lafaz literal tetapi juga analisis makna dan konteks yang 
mendukung akad modal-usaha. Hal ini sesuai dengan kaidah ushūl fiqh: “al-aṣl fī al-muʿāmalāt al-
ibāḥah ḥattā yadulla dalīlun ‘alā taḥrīmihā” (asas hukum muʿāmalāt adalah boleh hingga ada dalil 
yang melarang) ( 1902, الشاطبي ). Ayat-ayat umum seperti “berjalan di muka bumi mencari karunia 
Allah” memberikan indikasi kebolehan (ibāhah) kerjasama ekonomi (Mudawam, 2021).  

Sebagian ulama kontemporer, seperti Ilmi (2023), menyoroti bahwa interpretasi ayat-ayat umum 
ini harus dilengkapi dengan kontekstualisasi terhadap praktik ekonomi modern sehingga nash 
Qur’an dapat diaplikasikan sebagai dasar akad seperti mudhārabah. Dalam hal ini, penelitian Haedar 
(2025) menunjukkan bahwa meskipun ayat-ayat Qur’an memberikan landasan, praktisi lembaga 
keuangan syariah masih menghadapi tantangan dalam menyelaraskan nisbah bagi hasil, pembagian 
risiko, dan implementasi akad yang sesuai Syariah (Haedar dkk., 2025).  

Dari hasil penelitian ini ditemukan bahwa ada tiga kondisi istinbāṭ dari nash Qur’an untuk 
mudhārabah: (a) lafaz umum yang mencakup aktivitas usaha dan kerjasama modal-kerja, (b) makna 
ekonomi dan modal yang tersirat dalam lafaz perdagangan, (c) kaidah ushūl yang memungkinkan 
pengambilan hukum dari nash umum. Dengan merujuk nash tersebut, akad mudhārabah 
memperoleh legitimasi syar’i sebagai bentuk kerja sama modal-usaha. Pembahasan lebih lanjut 
menunjukkan bahwa pemahaman Al-Qur’ān terkait mudhārabah memiliki implikasi berikut: (i) akad 
mudhārabah harus memuat unsur modal dan usaha, (ii) pembagian keuntungan harus berdasarkan 
kesepakatan (nisbah) dan bukan bunga tetap, (iii) kerugian ditanggung pemilik modal jika pengelola 
tidak lalai — sesuai dengan makna modal-kerja. Hal ini penting agar akad tidak melanggar prinsip 
syariah yang tercermin dalam nash Qur’an (Siregar, 2020).  

Berdasarkan analisis, dapat disimpulkan bahwa hakikat pemahaman Al-Qur’ān terhadap 
mudhārabah adalah akad yang dibolehkan oleh syariat karena adanya keumuman dalil yang dimuat 
dalam Al-Quran.  

b. Pemahaman Hadits terhadap Akad Mudhārabah: Persetujuan Nabi sebagai Dasar 
Hujjah 

Salah satu hadits paling sering dikutip dalam konteks mudhārabah yaitu: 

 وَلَ  وَاديا، بِهِ  يَنْزِلُ  وَلَ  بَحْرًا، بِهِ  يَسْلكُُ  لَ : صَاحِبِهِ  عَلىَ اشْترََطَ  مُضَارَبَة مَالً  دفَعََ  إذِاَ الْمُطَّلِبِ  عَبْدِ  بْنُ  الْعَبَّاسُ  كَانَ : قاَل,  عَبَّاس   ابْنِ  عَنِ 
 فأَجََازَه  وَسَلَّمَ، عَلَيْهِ  اللُ  صَلَّى اللِ  رَسُولِ  إلِىَ شَرْطَهُ  فَرَفعََ  ضَامِنٌ، فهَُوَ  فعَلََ  فإَنِْ  رَطْبَة ، كَبدِ   ذاَتَ  بِهِ  يَشْترَِي

Hadis ini diriwayatkan dari Al-‘Abbās bin ‘Abdul Muttalib, yang menitipkan hartanya melalui akad 
mudhārabah dengan ketentuan bahwa pengelola tidak boleh menyeberangi laut, menuruni lembah, 
atau membeli hewan ternak. Jika syarat-syarat tersebut dilanggar, kerugian menjadi tanggung jawab 
pengelola. Saat persyaratan ini dikonsultasikan kepada Nabi صلى الله عليه وسلم, beliau memberikan persetujuan 
(ajāzahu) (Qosim, 2022b). Peristiwa ini menjadi contoh nyata dari taqrīr Nabi terhadap praktik 
mudhārabah, yang menegaskan pengakuan beliau terhadap transaksi tersebut sekaligus 
menetapkan pedoman syariah dalam pelaksanaannya.(Zulbaidah dkk., 2025) 



9 - Analisis Ushul Fiqh Terhadap Dasar Hukum Mudhārabah dalam Al-Qur’an dan Ḥadis 
 
 

Secara historis, praktik mudhārabah berakar pada ʿurf pra-Islam. Bentuk kerja sama antara 
pemilik modal dan penyedia tenaga kerja telah dikenal luas di kalangan masyarakat Arab sebelum 
datangnya Islam. Ketika Islam hadir, praktik tersebut tidak dihapuskan, melainkan disempurnakan 
dan dilegitimasi melalui persetujuan Nabi صلى الله عليه وسلم (taqrīr). Hal ini menunjukkan bahwa ʿurf yang tidak 
bertentangan dengan maqāṣid al-sharīʿah dapat diakomodasi dalam sistem hukum Islam. Dengan 
demikian, mudhārabah menjadi contoh konkret bagaimana kebiasaan ekonomi diterima, diatur, dan 
diberi batasan normatif oleh hukum Islam  

Hadits tersebut juga disebut dalam fatwa DSN-MUI sebagai dasar syariah mudhārabah (Fatwa 
DSN MUI Tentang Pembiayaan Mudharabah (Qiradh), 2020). Pengakuan Nabi atas syarat-syarat yang 
diajukan Al-‘Abbās menunjukkan bahwa dalam perspektif ushul fiqh, bentuk persetujuan ini 
memiliki status hukum yang setara dengan qawl (ucapan) dan fiʿl (perbuatan) Nabi. Hal ini 
menguatkan argumentasi bahwa taqrīr adalah salah satu sumber hukum dalam transaksi muʿāmalāt, 
termasuk mudhārabah. Selain itu, terdapat hadis riwayat Ibnu Majah dari Shuhaib yang 
menyebutkan: “Tiga hal mengandung berkah: jual beli secara tangguhan, muqaradhah 
(mudhārabah), dan mencampur gandum halus dengan gandum kasar untuk keperluan rumah 
tangga, bukan untuk dijual.” Hadis ini menegaskan bahwa mudhārabah bukan sekadar transaksi 
ekonomi biasa, tetapi merupakan aktivitas yang membawa keberkahan menurut Nabi (Diah & 
Zulhamdi, 2022). Penelitian oleh Arief (2024) menekankan bahwa hadis ini mendorong praktik 
muʿāmalah produktif yang berbasis kepercayaan dan modal, sehingga menjadi pijakan normatif 
dalam pengembangan ekonomi Syariah (Arief dkk., 2024). 

Dari sudut ushul fiqh, taqrīr merupakan dalil yang sah jika persetujuan Nabi berlangsung secara 
nyata dan tidak ada penolakan atas tindakan tersebut (Hani Sholihah, 2023). Dalam konteks ini, 
persetujuan Nabi atas akad mudhārabah yang diajukan Al-‘Abbās termasuk kategori taqrīr yang 
memiliki konsekuensi hukum. Ulama ushul seperti Syams al-Dīn al-Subkī dan lainnya menegaskan 
bahwa taqrīr Nabi terhadap suatu tindakan sahabat (selama tidak bertentangan dengan syariah) bisa 
dijadikan hujjah syar’i (Yusuf, 2016). 

Penelitian Zahrul Mubarrak (2023) dalam Takhrij Hadist Tentang Musyarakah dan Mudharabah 
mengungkapkan bahwa sejumlah riwayat mudhārabah bercorak taqrīr dari Nabi memiliki derajat 
sanad yang berbeda-beda, dan beberapa ulama mengkritik kekuatan beberapa riwayat tersebut 
(Mubarrak, 2023). Hal ini menimbulkan tantangan metodologis dalam istinbāṭ: yakni bagaimana 
menilai validitas taqrīr sebagai dasar hukum jika sanadnya lemah atau asalnya tidak mutawatir. 
Namun, meskipun terdapat kritik terhadap sebagian sanad, mayoritas ulama fikih menyepakati 
hukum mudhārabah berdasarkan taqrīr Nabi, karena persetujuan Nabi dianggap sebagai bentuk 
rekognisi syariah atas akad tersebut (Sutoyo, 2016). Misalnya, dalam kitab fiqih klasik disebutkan 
bahwa taqrīr Nabi memberikan legitimasi syariah terhadap jenis-jenis muʿāmalah yang sudah 
populer di kalangan sahabat, termasuk mudhārabah (Mursid dkk., 2023). 

Mazhab Hanbali dan madzhab lain juga merujuk kepada tafsiran hadits ini ketika membahas jenis 
mudhārabah muqayyadah — yaitu akad yang dibatasi oleh syarat-syarat tertentu. Modul sertifikasi 
akad syariah menjelaskan bahwa ada dua jenis mudhārabah: muthlaq (bebas) dan muqayyadah 
(terikat dengan syarat), dan persetujuan Nabi atas syarat Al-‘Abbās dianggap sebagai landasan 
syariah untuk mudhārabah muqayyadah (Taufiqurrohman & Muhris, 2025). 

Lebih jauh, kajian kontemporer seperti oleh Iqbal (2021) dalam jurnal Velocity menyebut bahwa 
praktik mudhārabah pada masa Nabi dan sahabat tidak hanya bersifat teoritis tetapi juga 
operasional — Nabi صلى الله عليه وسلم ikut menyetujui pengaturan risiko dan syarat usaha dalam transaksi keuangan 
tersebut.¹¹ Ini menguatkan bahwa hadits taqrīr tidak sekadar simbolik, tetapi menjadi pedoman 
nyata dalam struktur akad mudhārabah (Iqbal, 2021). 

Dari hasil analisis tersebut, dapat disimpulkan bahwa hakikat pemahaman hadits terkait 
mudhārabah dalam perspektif ushul fiqh adalah bahwa taqrīr Nabi merupakan hujjah syariah 
penting: persetujuan beliau terhadap syarat-syarat tertentu dalam mudhārabah menunjukkan 



10 Analisis Ushul Fiqh Terhadap Dasar Hukum Mudhārabah dalam Al-Qur’an dan Ḥadis 
-  

bahwa beliau tidak hanya menerima bentuk akad ini, tetapi juga menetapkan batasan agar akad tetap 
sesuai prinsip syariah, dan hadits ini juga menjadi landasan hukum dan penjelas dari keumuman 
dalil pada Al-Quran. Implikasi praktis dari temuan ini adalah bahwa lembaga keuangan syariah yang 
menggunakan akad mudhārabah harus memperhatikan aspek syarat dan risiko sesuai dengan 
preseden yang disetujui Nabi صلى الله عليه وسلم. Dengan mengacu pada taqrīr nabi, pengaturan nisbah, pembatasan 
kondisi usaha, dan penanggung jawab risiko menjadi elemen penting dalam penyusunan akad 
modern agar memenuhi kerangka syariah klasik yang diizinkan oleh Nabi. 

Kesimpulan 

Hasil penelitian ini mengindikasikan bahwa istinbāṭ hukum akad mudhārabah dalam perspektif 
ushul fiqh dapat dipahami melalui pendekatan integratif antara dalālah Al-Qur’ān dan Ḥadīṡ secara 
sistematis. Pertama, pemahaman Al-Qur’ān terhadap mudhārabah tidak semata-mata berdasar lafaz 
eksplisit, melainkan melalui dalālah umum (ʿām), dalālah lafẓiyyah, dan dalālah isyārah yang 
menegaskan kebolehan kegiatan ekonomi, seperti yang tercermin dalam QS. al-Muzzammil: 20. Kedua, 
Ḥadīṡ memperlihatkan bahwa hadis-hadis taqrīr Nabi mengenai praktik mudhārabah pada masa 
Jahiliyah dan sahabat memberikan legitimasi hukum melalui persetujuan Nabi صلى الله عليه وسلم, sehingga 
menetapkan akad ini sebagai ibāhah (diperbolehkan) dan sah secara syar‘i. Ketiga, penerapan kaidah 
ushul fiqh, termasuk qiyās dan maqāṣid al-syarī‘ah, menunjukkan bahwa mudhārabah selaras dengan 
prinsip hifẓ al-māl (perlindungan harta) dan tanmiyat al-māl (pengembangan harta), sesuai tujuan 
syariat. 

Kebaruan penelitian ini terletak pada penggabungan istinbāṭ Al-Qur’ān dan Ḥadīṡ sebagai dua lapis 
legitimasi hukum yang saling melengkapi. Tidak hanya menekankan dalālah tafsīri dari ayat-ayat 
umum, penelitian ini juga menegaskan bahwa hadis taqrīr merupakan mekanisme sistematis untuk 
mengonversi ayat mujmal menjadi hukum amaliah dalam praktik ekonomi. Dengan demikian, 
mudhārabah dapat dipahami sebagai akad yang bersumber dari: (1) dalālah umum Al-Qur’ān, (2) 
taqrīr Ḥadīṡ sebagai otoritas hukum kedua, dan (3) kaidah ushul fiqh yang menempatkan akad 
ekonomi dalam status ibāhah sampai ada dalil pengharaman. 

Berdasarkan temuan tersebut, saran penelitian diarahkan pada langkah praktis. Pertama, 
akademisi fiqh muamalah sebaiknya memperluas kajian istinbāṭ berbasis maqāṣid agar 
pengembangan akad modern tetap berakar pada prinsip syar‘i sekaligus kontekstual. Kedua, lembaga 
keuangan syariah dianjurkan memperkuat penerapan akad mudhārabah sesuai struktur hukum 
klasik, terutama terkait pembagian risiko dan kepastian syarat akad, agar sejalan dengan praktik Ḥadīṡ 
taqrīriyyah dan mengurangi unsur gharar. Ketiga, regulator dapat mempertimbangkan regulasi 
berbasis maqāṣid untuk produk keuangan mudhārabah guna meningkatkan stabilitas, keadilan, dan 
pemerataan ekonomi. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya menutup celah akademik, tetapi 
juga menawarkan panduan normatif bagi praktik ekonomi syariah kontemporer. 

Referensi 

Abduroman, D. (2022). Legitimasi Akad Mudharabah dan Musyarakah dalam Al-Quran dan Hadits. 
Ecopreneur : Jurnal Ekonomi Dan Bisnis Islam, 3(2), 129–143. 
https://doi.org/10.47453/ecopreneur.v3i2.458 

Arief, M., Setiawan, R. A., & Hanif, P. (2024). IMPLEMENTASI AKAD MURABAHAH PADA LKMS 
UKHUWAH BINTANG IHSANI DITINJAU DARI PSAK 102. Islamic Banking and Finance. 

Arofiani Mutmainah, Dina Cheetah Khairiyah, Habibah Ramadhani Nasution, & Ahmad Wahyudi Zein. 
(2025). Epistemologi Ekonomi Islam: Integrasi Al-Qur’an, Sunnah, Ijma’, dan Qiyas dalam 
Pembangunan Ekonomi Syariah. Maslahah : Jurnal Manajemen dan Ekonomi Syariah, 3(1), 226–
245. https://doi.org/10.59059/maslahah.v3i1.2029 

Dewi, D. R., & Khusnudin. (2024). FINANCIAL DETERMINANTS OF MUDHARABAH AND MUSYARAKAH 
FINANCING: EMPIRICAL INSIGHTS FROM INDONESIAN ISLAMIC COMMERCIAL BANKS. I-
Finance: A Research Journal on Islamic Finance, 10(2), 320–339. 



11 - Analisis Ushul Fiqh Terhadap Dasar Hukum Mudhārabah dalam Al-Qur’an dan Ḥadis 
 
 

https://doi.org/10.19109/7sfcdn58 
Diah, M., & Zulhamdi, Z. (2022). Implementasi Murabahah Pada Perbankan Syariah. Al-Hiwalah : Journal 

Syariah Economic Law, 1(1), 53–74. https://doi.org/10.47766/alhiwalah.v1i1.875 
Fattah, I. A., & Muchlis, M. M. (2024). Penerapan Akad Mudharabah dan Musyarakah dalam Sistem 

Ekonomi Syariah. Jurnal Inovasi Ekonomi Syariah Dan Akuntansi, 1(6), 01–11. 
https://doi.org/10.61132/jiesa.v1i6.566 

Fatwa DSN MUI tentang Pembiayaan Mudharabah (Qiradh). (2020). Tafsir AlQuran Online. 
https://tafsirq.com/konten/dsn/pembiayaan-mudharabah-qiradh 

Ghozali, M., & Kurniawan, A. (2017). Profit and Loss Sharing (PLS) as Basis Characteristic of Islamic 
Banking: An Analysis of MudharÃ¢bah Contract. AL-IKTISAB: Journal of Islamic Economic Law, 
1(1), 55–68. https://doi.org/10.21111/al-iktisab.v1i1.2383 

Gustanto, E. S., & Mubarok, J. (2023). Kaidah Fikih “Al-Ashlu Fi Al-Asyya’ Al-Ibahah” dalam Konteks 
Ekonomi dan Bisnis Syariah. Tamaddun Journal of Islamic Studies, 2(2), 81–93. 
https://doi.org/10.55657/tajis.v2i2.143 

Haedar, A. M., Ningrum, D. C., Nurfadhila, Hidayanti, N., & Kamaruddin. (2025). Pemikiran Ulama tentang 
Akad Mudharabah dari Mazhab Klasik Hingga Kontemporer serta Penerapannya dalam 
Ekonomi Syariah Digital. SAUJANA : Jurnal Perbankan Syariah Dan Ekonomi Syariah, 7(3), 89–
108. https://doi.org/10.59636/saujana.v7i3.345 

Haikal, M., Efendi, S., & Ramly, A. (2024). Sharia Principles In Risk Management In Islamic Banking: A 
Literature Review. AT-TIJARAH: Jurnal Penelitian Keuangan Dan Perbankan Syariah, 6(2), 44–63. 
https://doi.org/10.52490/at-tijarah.v6i2.3411 

Hammad, A. Z. (1987). Ghazali’s Juristic Treatment of the Shari‘ah Rules in al-Mustasfa. American Journal 
of Islam and Society, 4(2), 159–177. https://doi.org/10.35632/ajis.v4i2.2851 

Harahap, S. B. (2024). ‘AKAD DALAM KERJASAMA MUDHARABAH, MUSYARAKAH/SYIRKAH DALAM 
PERSPEKTIF FIQH MUAMALAH | Petra Journal of Islamic Studies and Social. 
https://myjournalshome.storma-
indonesia.com/index.php/pjisso/article/view/7?utm_source=chatgpt.com 

Iqbal, M. (2021). Potret Kehidupan Ekonomi pada Masa Nabi: Aplikasi Mudharabah dalam Perbankan 
Syariah. Velocity: Journal of Sharia Finance and Banking, 1(2), 23–35. 
https://doi.org/10.28918/velocity.v1i2.4333 

Latif, C. A. (2020). PEMBIAYAAN MUDHARABAH DAN PEMBIAYAAN MUSYARAKAH DI PERBANKAN 
SYARIAH. Jurnal Ilmu Akuntansi Dan Bisnis Syariah (AKSY), 2(1), 9–22. 
https://doi.org/10.15575/aksy.v2i1.7857 

Linda Novianti. (2021). Politik Hukum Indonesia yang Berkaitan dengan Statuta Roma dalam
 Penegakkan Pelanggaran Hak Minoritas, Jurnal Khazanah Hukum, 3(1), 34-46. 
Maryani. (2018). Kerjasama/Syirkah dalam Bisnis Islam. Iqtishodiyah : Jurnal Ekonomi dan Bisnis Islam, 

4(1). https://doi.org/10.36835/iqtishodiyah.v4i1.78 
Mubarrak, Z. (2023). Takhrij Hadist Tentang Musyarakah dan Mudharabah. Jurnal Al-Mizan, 10(1), 1–

12. https://doi.org/10.54621/jiam.v10i1.576 
Mudawam, S. (2021). The Uṣūl al-Fiqh Approach on the Understanding of Islamic Law in Contemporary 

Era: Source and Contextualization. Asy-Syir’ah: Jurnal Ilmu Syari’ah Dan Hukum, 55(2), 315. 
https://doi.org/10.14421/ajish.v55i2.1004 

Mursid, F., Mukhlas, O. S., Nur, I., & Hakim, A. A. (2023). PERKEMBANGAN AKAD MUDHARABAH DALAM 
FIQH KE DALAM FATWA DEWAN SYARIAH NASIONAL MAJELIS ULAMA INDONESIA (DSN-MUI). 
El-Iqthisady : Jurnal Hukum Ekonomi Syariah, 61–75. https://doi.org/10.24252/el-
iqthisady.vi.38352 

Putra, H., & Syahrial, M. (2024). Business Dynamics of Islamic Bank Mudharabah Contracts: An Islamic 
Economics Perspective. INVEST : Jurnal Inovasi Bisnis Dan Akuntansi, 5(2), 446–454. 
https://doi.org/10.55583/invest.v5i2.1155 

Putro, D. H., Nurwahidin, Hannase, M., Nafis, M. C., Fatwa, N., & Muttaqin, M. I. (2024). Contextualization 
of Ushul Fiqh in Muamalah and Modern Banking: Sharia Solutions in the Global Economic 
System. International Journal of Integrative Sciences, 3(11), 1243–1254. 



12 Analisis Ushul Fiqh Terhadap Dasar Hukum Mudhārabah dalam Al-Qur’an dan Ḥadis 
-  

https://doi.org/10.55927/ijis.v3i11.12424 
Qosim, N. (2022a). Peran Ushul Fikih dalam Metodologi Ilmu Ekonomi Islam. Journal of Islamic 

Economics Studies and Practices, 1(1), 89–117. https://doi.org/10.54180/jiesp.2022.1.1.89-97 
Qosim, N. (2022b). Peran Ushul Fikih dalam Metodologi Ilmu Ekonomi Islam. Journal of Islamic 

Economics Studies and Practices, 1(1), 89–117. https://doi.org/10.54180/jiesp.2022.1.1.89-97 
Qoyum, A. (2018). Maqasid Ash-Shariʻah Framework and the Development of Islamic Finance Products: 

The Case of Indonesia | Tazkia Islamic Finance and Business Review. https://tifbr-
tazkia.org/index.php/TIFBR/article/view/150?utm_source=chatgpt.com 

Ramlah, R. (2012). Penyelesaian Sengketa Perbankan Syariah di Pengadilan Agama. NALAR FIQH: Jurnal 
Hukum Islam, 5(2), 1–29. https://doi.org/10.30631/nf.v5i2.1240 

Rosidah, A., Firmansyah, A., & Taufiqurrohman, M. (2025). REKONSTRUKSI HUKUM SYIRKAH: 
PROBLEMATIKA REGULASI DAN IMPLEMENTASINYA PERSPEKTIF Q.S SHAAD(38):24. Al 
Maqashidi : Jurnal Hukum Islam Nusantara, 8(1), 236–256. 
https://doi.org/10.32665/almaqashidi.v8i1.4570 

Sahban, S. (n.d.). ESENSI AKAD MUDHARABAH DAN MUSYARAKAH PADA PERBANKAN SYARIAH DALAM 
MEWUJUDKAN KEADILAN EKONOMI | Al-Ishlah: Jurnal Ilmiah Hukum. Retrieved 7 December 
2025, from 
https://jurnal.fh.umi.ac.id/index.php/ishlah/article/view/10?utm_source=chatgpt.com 

Siregar, S. H. (2020). Mudarabah dalam Perspektif Hukum Ekonomi Syariah dan Implikasinya terhadap 
Lembaga Keuangan Syariah. 36(1). 

Suherli, I. R., Ridwan, A. H., Yusup, D. K., Hakim, S. A., & Muharni, Y. (2025a). The Implementation of the 
Principle of Profit Sharing of Mudharabah and Musyarakah in The Realm of Community 
Economic Development. Amwaluna: Jurnal Ekonomi Dan Keuangan Syariah, 9(1), 155–171. 
https://doi.org/10.29313/amwaluna.v9i1.3357 

Suherli, I. R., Ridwan, A. H., Yusup, D. K., Hakim, S. A., & Muharni, Y. (2025b). The Implementation of the 
Principle of Profit Sharing of Mudharabah and Musyarakah in The Realm of Community 
Economic Development. Amwaluna: Jurnal Ekonomi Dan Keuangan Syariah, 9(1), 155–171. 
https://doi.org/10.29313/amwaluna.v9i1.3357 

Sutoyo, S. (2016). PENGEMBANGAN PEMAHAMAN AS-SUNNAH SEBAGAI SUMBER AJARAN ISLAM. 
Jurnal THEOLOGIA, 22(2). https://doi.org/10.21580/teo.2011.22.2.610 

Syufa’at, S. (2013). IMPLEMENTASI MAQĀṢID AL-SHARĪ’AH DALAM HUKUM EKONOMI ISLAM. Al-
Ahkam, 143–166. https://doi.org/10.21580/ahkam.2013.23.2.20 

Taufiqurrohman, M., & Muhris, A. (2025). DINAMIKA MUDHARABAH KONTEMPORER: STUDI 
KOMPARATIF MUDHARABAH MUTLAQAH DAN MUQAYYADAH DI SEKTOR PERBANKAN 
SYARIAH. Iqtishaduna: Jurnal Ilmiah Mahasiswa Hukum Ekonomi Syari’ah, 6(4), 1557–1567. 
https://doi.org/10.24252/iqtishaduna.v6i4.57154 

Wahab Khalaf, A. (1947). Ilmu Ushul Fiqh. 
Yusuf, N. (2016). MENELUSURI ARGUMENTASI PENOLAKAN AL-SYAFI’IY TERHADAP ISTIHSAN 

SEBAGAI DALIL HUKUM. Jurnal Ilmiah Al-Syir’ah, 7(2). https://doi.org/10.30984/as.v7i2.36 
Zuḥaylī, W. (1994). المعاصر الفكر  دار. الفقه اصول  في الوجيز  and الفكر دار . 

https://cir.nii.ac.jp/crid/1970586434868445604 
Zulbaidah, Z., Yuniardi, H., Januri, J., Najmudin, N., & Cason, C. (2025). ‘From Traditional 'Urf to Digital 

'Urf: Accommodating the Values of the Young Generation on Husband-Wife Relations in the 
Framework of Ushūl al-Fiqh’. Al-Istinbath: Jurnal Hukum Islam, 10(2), 784–808. 
https://doi.org/10.29240/jhi.v10i2.14630 

 


