21 - Qiyas sebagai Metode Penggalian Hukum Syara

GERECHTIKEIT JOURNAL

Vol 01, No. 02, 2025, pp. 21 - 31

https://journal.inacexter.com/index.php/gerechtikieit
©International Academic Research Center

QIYAS SEBAGAI METODE PENGGALIAN HUKUM SYARA

Asyim Nayawangsa-12, Zulbaidah 2b,Dadang Syaripudin3c

123 Hukum Ekonomi Syari’ah, Fakultas Syari'ah dan Hukum, Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati
Bandung, Indonesia.

apayawangsa31@gmail.com ; b Zulbaidah@uinsgd.ac.id ; ¢ Dadangsyaripudin@uinsgd.ac.id

Nomor Handphone : 085229632233
Korespondensi : Asyim Nayawangsa

Abstrak: Penelitian ini membahas qiyas sebagai metode penggalian hukum syara’ dengan
menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif analisis. Qiyas merupakan salah satu metode utama
dalam ushul figh yang digunakan ketika hukum suatu masalah tidak ditemukan secara eksplisit
dalam Al-Qur’an, Hadis, atau ijma’. Metode ini menekankan penelusuran ‘illat, yaitu sebab atau alasan
yang mendasari hukum pada pokok perkara (ashl), untuk diterapkan pada cabang masalah (far’u)
yang serupa. Penelitian ini menganalisis berbagai jenis qgiyas, seperti qiyas awla, musawi, dan al-adna,
beserta syarat dan penerapannya dalam konteks kontemporer. Melalui pendekatan deskriptif
analisis, penelitian menekankan bagaimana qiyas menjaga konsistensi, keadilan, dan kemaslahatan
dalam hukum Islam, termasuk pada bidang ekonomi, sosial, dan ibadah. Temuan menunjukkan
bahwa qiyas memberikan fleksibilitas bagi hukum syara’ untuk tetap relevan dan aplikatif tanpa
melanggar nash. Dengan demikian, penelitian ini menegaskan pentingnya qiyas sebagai instrumen
utama penggalian hukum syara’, sekaligus sebagai dasar bagi mujtahid dalam mengembangkan
hukum I[slam yang adaptif terhadap perkembangan zaman.

Keywords: Qiyas, Illat, Hukum, Syara

Abstract: This study examines qiyas as a method for deriving Islamic law using a qualitative
descriptive analytical approach. Qiyas is a primary method in ushul figh applied when explicit legal
rulings are not found in the Qur’an, Hadith, or ijma’. The method emphasizes tracing the ‘illat, the
underlying reason for the ruling in the original case (ashl), and applying it to a similar branch case
(far’u). This research analyzes various types of qiyas, such as qiyas awla, musawi, and al-adna, along
with their conditions and application in contemporary contexts. Through a descriptive analytical
approach, the study highlights how qiyas ensures consistency, justice, and public interest in Islamic
law, including in economic, social, and worship matters. Findings indicate that qiyas provides
flexibility for Sharia law to remain relevant and applicable without violating textual sources.
Therefore, this study confirms the importance of giyas as a key instrument for deriving Sharia rulings
and as a foundation for mujtahids to develop Islamic law that is adaptive to modern societal needs.
Keywords: Qiyas, ‘Illat, Qualitative Method

Pendahuluan
Syariat Islam diturunkan sebagai pedoman hidup yang sempurna dan mencakup seluruh aspek
kehidupan manusia. Namun, perkembangan zaman membawa berbagai permasalahan baru yang
tidak secara eksplisit dijelaskan dalam Al-Qur’an maupun Sunnah. Dalam konteks inilah, para
ulama ushul figh mengembangkan metode-metode ijtihad guna menggali hukum terhadap
persoalan yang tidak memiliki nash (dalil) secara langsung. Salah satu metode penting yang
digunakan dalam proses istinbat al-hukm (penggalian hukum syar‘i) adalah qiyas.


mailto:nayawangsa31@gmail.com
mailto:Zulbaidah@uinsgd.ac.id
mailto:Dadangsyaripudin@uinsgd.ac.id

22 - Qiyas sebagai Metode Penggalian Hukum Syara

Qiyas menurut bahasa, artinya “mengukur sesuatu dengan jelas lainnya dan
mempersamakannya”. Menurut istilah, “Qiyas ialah menetapkan sesuatu perbuatan yang belum
ada ketentuan hukumnya, berdasarkan sesuatu hukum yang sudah ditentukan oleh nash,
disebabkan adanya persamaan diantara keduanya dengan cara menyamakan illat hukumnya
terhadap masalah yang sudah ada hukumnya dalam nash (asl). Dengan demikian, giyas berfungsi
sebagai jembatan rasional antara hukum yang telah ditetapkan oleh nash dengan permasalahan
kontemporer yang memerlukan kepastian hukum.

Penerapan qiyas memiliki urgensi yang tinggi karena tidak semua permasalahan kehidupan
dapat ditemukan jawabannya secara tekstual dalam Al-Qur’an dan Hadis. Misalnya, permasalahan
transaksi keuangan modern seperti fintech syariah, cryptocurrency, atau donor organ tubuh
semuanya membutuhkan pendekatan giyas untuk menentukan status hukumnya berdasarkan
prinsip-prinsip yang sudah ditetapkan syariat. Tanpa metode qiyas, hukum Islam akan tampak
kaku dan sulit beradaptasi dengan dinamika sosial, ekonomi, dan teknologi masyarakat modern.
Meskipun demikian, penggunaan qiyas tidak terlepas dari syaratsyarat dan batasan yang ketat
agar tetap berada dalam koridor syariat. Di antaranya adalah kesesuaian illat hukum antara asl
dan far, kejelasan dalil asal, serta tidak bertentangan dengan nash atau ijma’‘. Hal ini menunjukkan
bahwa giyas bukanlah bentuk kebebasan akal tanpa kendali, tetapi merupakan aktivitas rasional
yang tetap tunduk pada otoritas wahyu. Dengan demikian, pembahasan tentang qiyas sebagai
metode penggalian hukum syar‘i menjadi sangat penting untuk dikaji lebih mendalam. Melalui
kajian ini, diharapkan dapat dipahami bagaimana posisi qiyas dalam 2 struktur ushul figh, apa
saja syarat-syarat penerapannya, serta sejauh mana peranannya dalam menjawab tantangan
hukum Islam di era kontemporer.20 mm.

Metode

Metodologi penelitian adalah suatu cara atau teknik untuk mendapatkan informasi dan sumber
data yang akan digunakan dalam penelitian, Jenis data yang digunakan dalam penelitian ini adalah
bersifat kualitatif, data kualitatif yaitu data yang disajikan dalam bentuk verbal, berbentuk kata-
kata atau kalimat yang lebih deksriptif yang tidak menekankan pada bentuk bilangan atau angka.
dengan tujuan untuk mengidentifikasi pola, makna, dan substansi yang relevan. (Novianti, 2021)
Sumber yang paling utama dalam penelitian kualitatif ini ialah kata-kata dan tindakan,
berdasarkan jenis data yang telah ditentukan diatas maka sumber data dalam penelitian ini yaitu
Sumber Data Primer adalah data atau keterangan yang dikumpulkan berdasarkan interaksi
langsung antara pengumpulan dan sumber data yang diperoleh secara langsung dari sumbernya.
Beberapa teknik pengumpulan data primer adalah observasi tidak langsung. Sumber Data
Sekunder yaitu data yang dikumpulkan dari sumber-sumber tercetak, dimana data tersebut sudah
dikumpulkan pihak lain sebelumnya atau data pelengkap dari data primer. Adapun data sekunder
ini didapatkan dari buku, jurnal, artikel, dan internet yang terkait dengan pokok pembahasan.

Hasil dan Pembahasan
Definisi Qiyas

Secara etimologis, kata "qiyas" berarti ,¥ artinya mengukur, membanding sesuatu dengan yang
semisalnya. Kalau seseorang yang berbahasa Arab mengatakan g!,db «ill <ud jtu artinya saya
mengukur pakaian itu dengan hasta". Tentang arti qiyds menurut terminologi (istilah hukum),
terdapat beberapa definisi berbeda yang saling berdekatan artinya. Di antara definisi-definisi itu
adalah:

Al-Ghazali dalam al-Mustashfa memberi definisi qiyas.
Ledle i 51 AL il G L qsla iy Wl 4 51 gl (&4 i) 8 s e o sbe Jaa
Menanggungkan sesuatu yang diketahui kepada sesuatu yang diketahui dalam hal menetapkan

hukum pada keduanya atau meniadakan hukum dari keduanya disebabkan ada hal yang sama
antara keduanya, dalam penetapan hukum atau peniadaan hukum.



23 - Qiyas sebagai Metode Penggalian Hukum Syara

Qadhi Abu Bakar memberikan definisi yang mirip dengan definisi di atas dan disetujui oleh
kebanyakan ulama, yaitu:

Wi el ol Lagle i 5f b KA ) 8o s e o sfha (an

Menanggungkan sesuatu yang diketahui kepada sesuatu yang diketahui dalam hal menetapkan
hukum pada keduanya atau meniadakan hukum dari keduanya disebabkan ada hal yang sama
antara keduanya.

Ibnu Subki dalam bukunya Jam'u al-Jawdmi memberikan desebagai berikut:

Joall e 4l dle gasigial ol e asfha Ja

Menghubungkan sesuatu yang diketahui kepada sesuatu yang diketahui karena kesamaannya
dalam 'illat hukumnya menurut pihak yang menghubungkan (mujtahid).

Abu Hasan al-Bashri memberikan definisi:
agiadll v &2 Al 3 Lgalidy ¢ ) 8 Jiat) L (fals

Menghasilkan (menetapkan) hukum ashal pada "furu" karena keduanya sama dalam 'illat
hukum menurut mujtahid.

Al-Baidhawi mendefinisikan giyas dengan:
ool e (K21 8 LagS Y 58T sl b o sba K8 e S

Menetapkan semisal hukum yang diketahui pada sesuatu lain yang diketahui, karena keduanya
berserikat dalam illat hukum menurut pandangan ulama yang menetapkan.

Definisi qiyds menurut Shadru al-Syari'ah:
Al gdasak Caoxh ¥ saata dle 5l LI Qa1 e oK A

Merentangkan (menjangkau kan) hukum dari "ashal" kepada "furu" karena ada kesatuan illat
yang tidak mungkin dikenal dengan pemahaman lughawi semata.

Dari berbagai definisi qiyas yang dikemukakan oleh para ulama ushul figh, dapat disimpulkan
bahwa qiyas merupakan metode penetapan hukum syariat dengan cara menghubungkan suatu
permasalahan baru (far) kepada permasalahan asal (ashl) yang telah memiliki ketentuan hukum,
karena adanya kesamaan ‘illat (alasan hukum) di antara keduanya. Kesamaan ‘illat inilah yang
menjadi inti dan ruh qiyas, sebab tanpa adanya ‘illat yang sama, pemindahan hukum dari ashl ke
far‘ tidak dapat dibenarkan.

Meskipun redaksi definisi para ulama berbeda-beda, seperti yang dikemukakan oleh al-Ghazali,
Qadhi Abu Bakar, Ibnu Subki, Abu Hasan al-Bashri, al-Baidhawi, dan Shadru al-Syari‘ah, seluruhnya
memiliki titik temu yang sama. Mereka sepakat bahwa qiyas melibatkan empat unsur pokok: ashl,
far’, hukum ashl], dan ‘illat yang menyatukan keduanya. Perbedaan definisi tersebut lebih bersifat
redaksional dan penekanan sudut pandang, bukan perbedaan substansi. Dengan demikian, giyas
dapat dipahami sebagai instrumen ijtihad yang sangat penting dalam hukum Islam, terutama untuk
menjawab persoalan-persoalan baru yang tidak ditemukan ketetapannya secara eksplisit dalam Al-
Qur'an dan Sunnah. Qiyas menunjukkan fleksibilitas dan dinamika hukum Islam, sekaligus
menegaskan bahwa penalaran rasional tetap memiliki peran penting, selama berlandaskan pada
prinsip-prinsip syariat dan dilakukan oleh mujtahid yang kompeten.



24 - Qiyas sebagai Metode Penggalian Hukum Syara
Rukun, Syarat Dan Unsur Yang Harus Terpenuhi Dalam Penerapan Qiyas.

Qiyas dapat dinyatakan valid apabila seluruh rukun yang menyusunnya telah terpenuhi. Para
ulama ushul figh bersepakat bahwa terdapat empat rukun dalam giyas. Rukun pertama adalah
ashal, yaitu permasalahan pokok yang dijadikan dasar analogi, yang ketentuan hukumnya telah
ditetapkan secara jelas dalam Al-Qur’an maupun Sunnah Nabi Muhammad saw. Ashal juga dikenal
dengan istilah al-magqis ‘alaih, yakni objek yang menjadi rujukan dalam proses giyas. Contohnya
adalah khamar, yang keharamannya telah ditegaskan dalam Al-Qur’an sebagaimana disebutkan
dalam ayat berikut.

Allah Swt. menyeru orang-orang beriman agar menjauhi khamar, perjudian, penyembahan
berhala, dan praktik mengundi nasib dengan anak panah, karena semua perbuatan tersebut
tergolong perbuatan tercela dan merupakan bagian dari tipu daya setan. Dengan menjauhi
perbuatan-perbuatan tersebut, manusia diharapkan dapat memperoleh keberuntungan dalam
kehidupan (QS. al-Maidah [5]: 90).

O a0 8 S0 BN b e ey AV 515 Sl Sl s sl ) 1 ale Gl 1T

Hai orang-orang yang beriman, sesungguhnya (meminum) khamar, berjudi, (berkorban untuk)
berhala, mengundi nasib dengan panah, adalah perbuatan keji termasuk perbuatan setan. Maka
jauhilah perbuatan-perbuatan itu agar kamu mendapat keberuntungan. (QS. al-Maaidah [5]: 90)

Menurut A. Hanafi, M.A,, terdapat beberapa syarat yang harus dipenuhi oleh ashal dalam giyas.
Pertama, hukum yang akan dianalogikan kepada cabang harus masih berlaku pada pokoknya.
Apabila hukum tersebut telah dihapus (mansukh) pada masa Rasulullah saw., maka tidak dapat
dijadikan dasar pemindahan hukum. Kedua, hukum yang terdapat pada ashal harus merupakan
hukum syara’, bukan hukum yang bersumber dari akal semata atau kaidah kebahasaan, karena
giyas yang dibahas adalah giyas syar‘i. Ketiga, hukum pada ashal tidak boleh berupa hukum
pengecualian, seperti sahnya puasa bagi orang yang lupa lalu makan atau minum, karena hukum
tersebut bersifat khusus berdasarkan dalil hadis, bukan ketentuan umum. Karena terdapat hadist
yang menjelaskan bahwa, Kedua, adanya hukum ashal, yaitu ketentuan hukum syara’ yang telah
ditetapkan pada ashal dan akan diterapkan pada far‘ (cabang) melalui metode giyas. Contohnya
adalah hukum keharaman khamar yang ditegaskan dalam Al-Qur’an.

Menurut Abu Zahrah, hukum ashal harus memenuhi beberapa syarat, di antaranya: pertama,
hukum tersebut merupakan hukum syara’ yang berkaitan dengan perbuatan manusia, karena
kajian ushul figh berfokus pada hukum-hukum amaliyah. Kedua, hukum ashal harus memiliki ‘illat
yang dapat ditelusuri, seperti keharaman khamar yang disebabkan oleh sifatnya yang memabukkan
dan merusak akal, berbeda dengan hukum-hukum yang tidak dapat diketahui ‘illat-nya, seperti
jumlah rakaat shalat. Ketiga, hukum ashal bukan merupakan ketentuan khusus yang hanya berlaku
bagi Nabi Muhammad saw., seperti kebolehan beliau memiliki istri lebih dari empat orang dalam
waktu bersamaan. Ketiga, adanya far’ (cabang), yaitu persoalan yang belum memiliki ketegasan
hukum dalam Al-Qur’an, Sunnah, maupun ijma’, sehingga penetapan hukumnya dilakukan melalui
giyas. Contohnya adalah minuman keras seperti wiski.

Menurut A. Hanafi, syarat terpenting bagi far’ antara lain: pertama, cabang tersebut belum
memiliki ketentuan hukum tersendiri. Apabila terdapat nash yang secara jelas menetapkan
hukumnya, maka qiyas tidak lagi dapat digunakan. Kedua, ‘illat yang terdapat pada far' harus sama
dengan ‘illat yang terdapat pada ashal. Ketiga, hukum yang ditetapkan pada cabang harus sejalan
dengan hukum yang berlaku pada pokoknya. Keempat, ‘illat, yaitu unsur terpenting dalam qiyas
karena menjadi dasar pengembangan hukum-hukum yang terdapat dalam Al-Qur’an dan Sunnah.
Secara bahasa, ‘illat berarti sesuatu yang menyebabkan perubahan keadaan, seperti penyakit yang
mengubah kondisi seseorang.



25 - Qiyas sebagai Metode Penggalian Hukum Syara
Macam-Macam ‘Illat dan Metode Pencariannya dalam Hukum Islam

Dalam ilmu ushul figh, konsep ‘illat sangat penting karena menjadi dasar bagi penetapan hukum
syara’ melalui metode giyas. ‘Illat merupakan sebab atau alasan yang menjadikan suatu perbuatan
halal atau haram. Para ulama membedakan ‘illat menjadi beberapa macam, tergantung pada
keterkaitannya dengan hukum dan aplikasinya pada cabang hukum (far’'u).

Pertama, terdapat ‘illat mu’tasir, yaitu illat yang memiliki pengaruh langsung terhadap hukum
suatu perbuatan. Sebagai contoh, khamr diharamkan karena sifatnya yang memabukkan (is’kar).
Sifat memabukkan inilah yang langsung memengaruhi status hukum khamr sehingga menjadi
haram.

Kedua, ada ‘illat mulait atau terselubung, yakni illat yang tidak tampak secara langsung, tetapi
tetap relevan dengan tujuan hukum syariah. Contohnya adalah larangan riba. Meskipun bentuk
ketidakadilan atau eksploitasi dalam transaksi riba tidak selalu terlihat secara fisik, illat ini tetap
menjadi dasar hukum haramnya riba.

Ketiga, ‘illat mursalah adalah illat yang bersifat umum dan fleksibel sehingga bisa diterapkan
pada kasus baru yang belum ada pada nash. Contohnya adalah zat adiktif modern atau narkoba.
Meskipun tidak disebutkan dalam Al-Qur’an atau Hadis, zat-zat ini diharamkan karena memiliki
illat yang sama dengan khamr, yaitu merusak akal dan tubuh.

Dalam praktiknya, pencarian illat dapat dilakukan melalui beberapa metode. Pertama,
berdasarkan nash, yaitu menelusuri secara langsung sebab hukum yang disebutkan dalam Al-
Qur’an atau Hadis. Contohnya, larangan khamr dalam Al-Qur’an menunjukkan illat memabukkan.
Kedua, berdasarkan ijma’ atau kesepakatan ulama. Melalui metode ini, illat ditentukan dengan
mempertimbangkan pandangan para ulama tentang kemaslahatan dan kemudaratan. Misalnya,
para ulama sepakat bahwa riba merugikan masyarakat, sehingga illatnya adalah ketidakadilan
dalam transaksi. Ketiga, berdasarkan uji coba atau analisis, yang dikenal dengan istilah takhrij al-
‘illat. Metode ini meneliti hubungan antara perbuatan dan dampaknya terhadap manusia untuk
menemukan illat secara logis. Contohnya adalah penetapan haramnya narkoba karena sifatnya
yang merusak akal dan tubuh, meskipun tidak disebutkan secara eksplisit dalam nash. Dengan
memahami macam-macam illat dan metode pencariannya, ulama dapat mengembangkan hukum
syariah untuk menghadapi persoalan baru, baik dalam ibadah maupun muamalah. Hal ini
menunjukkan bahwa prinsip giyas dan illat merupakan instrumen penting agar hukum Islam tetap
relevan dengan perkembangan zaman, sekaligus menjaga kemaslahatan umat manusia.

Menurut istilah, sebagaimana dijelaskan oleh Wahbah az-Zuhaili, ‘illat adalah sifat yang jelas,
nyata, dan dapat dipastikan keberadaannya pada setiap pelaku, serta selaras dengan tujuan
penetapan hukum, yaitu untuk mewujudkan kemaslahatan dengan meraih manfaat dan menolak
kemudaratan bagi manusia. Contohnya adalah ijab dan kabul dalam akad jual beli, yang menjadi
‘illat sahnya transaksi karena mencerminkan adanya kerelaan antara kedua belah pihak dan sesuai
dengan tujuan syariat.

Agar ‘illat dapat dijadikan dasar giyas yang sah, para ulama ushul figh menetapkan beberapa
syarat. Pertama, ‘illat harus relevan dengan tujuan penetapan hukum, yakni terdapat dugaan kuat
bahwa hukum tersebut ditetapkan karena adanya ‘illat tersebut. Misalnya, sifat memabukkan
sesuai dijadikan alasan keharaman khamar karena bertujuan mencegah kerusakan akal. Kedua,
‘illat harus bersifat jelas dan tidak samar, sehingga dapat dikenali keberadaannya. Oleh karena itu,
perasaan ridha tidak dapat dijadikan ‘illat secara langsung karena bersifat tersembunyi, melainkan
harus diwakili oleh tanda yang nyata seperti ijab dan kabul. Ketiga, ‘illat harus dapat dipastikan
bentuk, ukuran, atau kadarnya, sehingga penerapannya tidak berbeda antara satu pelaku dengan
pelaku lainnya. Contohnya adalah tindakan pembunuhan yang secara jelas dapat ditentukan
hakikatnya, sehingga dapat dijadikan ‘illat bagi gugurnya hak waris dan dapat dianalogikan pula
pada gugurnya hak menerima wasiat.



26 - Qiyas sebagai Metode Penggalian Hukum Syara

Adapun syarat giyas meliputi syarat ashal, far, dan ‘illat. Syarat ashal meliputi: hukum ashal
harus masih berlaku dan tidak mansukh; hukum tersebut merupakan hukum syara’; serta bukan
termasuk hukum pengecualian, seperti sahnya puasa orang yang lupa makan dan minum
berdasarkan hadis Nabi saw., sehingga keadaan orang yang dipaksa tidak dapat dianalogikan
dengan orang yang lupa. Sementara itu, syarat far’ mencakup: hukum cabang tidak boleh muncul
lebih dahulu daripada hukum ashal; ‘illat pada cabang harus sama dengan ‘illat pada pokok; serta
hukum cabang harus sesuai dengan hukum ashal. Adapun syarat ‘illat antara lain: keberadaannya
harus konsisten dengan keberadaan hukum; hukum tidak akan ada tanpa ‘illat; serta ‘illat tidak
boleh bertentangan dengan nash, karena nash memiliki kedudukan yang lebih kuat dibandingkan
‘illat.

Sebagaimana dijelaskan oleh Wahbah az-Zuhaili, apabila giyas ditinjau dari perbandingan antara
‘illat yang terdapat pada ashal sebagai pokok rujukan dan ‘illat yang terdapat pada far‘ sebagai
cabangnya, maka giyas terbagi ke dalam tiga jenis.

Pertama, giyas awl3, yaitu giyas yang menunjukkan bahwa ‘illat pada cabang memiliki tingkat
kekuatan yang lebih besar dibandingkan dengan ‘illat pada pokok. Contohnya adalah penetapan
keharaman memukul kedua orang tua dengan menganalogikannya kepada larangan mengucapkan
kata “ah” kepada mereka. Larangan tersebut didasarkan pada kesamaan ‘illat, yakni perbuatan yang
menyakiti orang tua. Namun, tindakan memukul sebagai far’ memiliki dampak yang lebih
menyakitkan, sehingga hukumnya menjadi lebih berat dibandingkan dengan larangan
mengucapkan kata “ah” yang menjadi ashal.

Kedua, giyas musawi, yaitu qiyas yang ‘illat pada cabang memiliki bobot yang setara dengan ‘illat
pada pokok. Sebagai contoh, keharaman membakar harta anak yatim dianalogikan dengan larangan
memakan harta anak yatim, karena kedua perbuatan tersebut memiliki ‘illat yang sama dan setara
dalam tingkat pelanggarannya.

Ketiga, qiyas adna, yaitu qiyas yang menunjukkan bahwa ‘illat pada cabang memiliki tingkat yang
lebih rendah dibandingkan dengan ‘illat pada ashal. Misalnya, sifat memabukkan yang terdapat
pada minuman keras seperti bir dianggap lebih ringan dibandingkan dengan sifat memabukkan
pada khamar yang secara tegas diharamkan. Meskipun demikian, karena keduanya sama-sama
memiliki sifat memabukkan, maka qiyas tetap dapat diterapkan. Selain itu, jika dilihat dari kejelasan
atau ketidakjelasan ‘illat sebagai dasar penetapan hukum, Wahbah az-Zuhaili membagi giyas ke
dalam dua bentuk.

Pertama, qiyas jali, yaitu giyas yang didasarkan pada ‘illat yang secara tegas disebutkan dalam
Al-Qur’an dan Sunnabh, atau ‘illat yang meskipun tidak disebutkan secara eksplisit, namun dapat
dipastikan keberadaannya melalui kajian yang kuat. Contohnya adalah giyas memukul orang tua
kepada larangan mengucapkan kata “ah”, sebagaimana termasuk dalam kategori giyas awla.
Menurut Wahbah az-Zuhaili, qiyas jall mencakup qiyas awla dan qiyas musawi sebagaimana
pembagian sebelumnya.

Kedua, giyas khafi, yaitu qiyas yang didasarkan pada ‘illat yang diperoleh melalui proses
istinbath dari hukum ashal. Contohnya adalah menganalogikan pembunuhan dengan benda tumpul
kepada pembunuhan dengan benda tajam, karena keduanya memiliki kesamaan ‘illat berupa unsur
kesengajaan dan permusuhan, meskipun alat yang digunakan berbeda.

Penerapan Qiyas Sebagai Metode Penggalian Hukum Syara. Qiyas sebagai Dalil Hukum
Syara Qiyas sebagai dalil hukum syara

Sebenarnya, tidak ada dalil atau petunjuk yang secara tegas menyatakan bahwa qiyas dapat
dijadikan sebagai dalil syara’ untuk menetapkan hukum. Demikian pula, tidak terdapat petunjuk
yang membolehkan seorang mujtahid menetapkan hukum di luar ketentuan yang telah ditetapkan
oleh nash. Karena itu, muncul perbedaan pendapat di kalangan ulama mengenai kedudukan qiyas



27 - Qiyas sebagai Metode Penggalian Hukum Syara

sebagai dalil hukum syara’. Menurut Muhammad Abu Zahrah, pandangan ulama terhadap qiyas
sebagai dalil hukum syara’ terbagi menjadi tiga kelompok. Pertama, jumhur ulama yang menerima
giyas sebagai dalil syara’. Mereka menggunakan qiyas untuk masalah-masalah yang tidak memiliki
ketentuan hukum dalam Al-Qur’an, Sunnah, maupun ijma’, dengan penerapan yang wajar dan tidak
berlebihan. Kedua, ulama Zhahiriyah dan Syi’ah Imamiyah, yang menolak penggunaan giyas secara
mutlak. Zhahiriyah juga menolak penemuan ‘illat suatu hukum dan berpendapat bahwa tidak perlu
mengetahui tujuan penetapan hukum syara’. Ketiga, kelompok ulama yang menggunakan qiyas
secara luas dan mudah. Mereka kadang-kadang mencoba menggabungkan dua hal yang tidak
memiliki kesamaan ‘illat dan memberi kekuatan yang lebih tinggi pada qiyas, bahkan sampai
membatasi ruang lingkup beberapa ayat Al-Qur’an atau hadits. Argumentasi dari ketiga kelompok
ini kemudian dapat dikelompokkan lagi menjadi dua, yaitu mereka yang menerima dan mereka
yang menolak penggunaan giyas. Setiap kelompok mendasarkan dalilnya pada Al-Qur’an, Sunnah,
ijma’ ulama atau sahabat, serta dalil ‘aqli.

Dalil Al-Qur’an

Dalil yang dikemukakan oleh jumhur ulama untuk mendukung qiyas sebagai dalil syara’ antara
lain berasal dari Al-Qur’an, di mana Allah Swt. memberi petunjuk untuk menyamakan dua hal,
sebagaimana tercantum dalam Surat Yasin (36): 78-79.

ae 318 08 55550 O3 WLal o3 Ll 8 20s 5 (o3 allanl) 83 e DB AR (i Y W1 Coyia

la berkata, "Siapakah yang akan menghidupkan tulang belulang sesudah ia
berserakan?"Katakanlah, "Yang akan menghidupkannya adalah yang mengadakannya pertama
kali."

Ayat ini menjelaskan bahwa Allah menyamakan kemampuan-Nya dalam menghidupkan tulang-
tulang yang berserakan di masa depan dengan kemampuan-Nya saat menciptakan tulang-tulang
tersebut untuk pertama kali. Dengan kata lain, menghidupkan kembali tulang-tulang itu
diperlakukan setara dengan penciptaannya yang pertama.Namun, kelompok Zhahiri menolak
penafsiran ini sebagai dasar giyas. Mereka berpendapat bahwa Allah tidak pernah menyatakan
bahwa menghidupkan tulang belulang di kemudian hari secara otomatis terkait dengan penciptaan
pertama. Allah juga tidak mengabarkan bahwa penciptaan awal menuntut agar tulang-tulang itu
dihidupkan kembali. Jika penciptaan pertama memang mewajibkan penghidupan kembali, maka
logikanya Allah juga harus “melenyapkan” tulang itu setelah penciptaan pertama dan kemudian
menghidupkannya lagi, yang tidak pernah diajarkan dalam Islam. Pandangan semacam ini dianggap
menyimpang dan hanya terdapat dalam ajaran reinkarnasi. Oleh karena itu, menurut Zhabhiri,
makna ayat tersebut seharusnya dipahami secara lahir saja, yakni bahwa Allah yang mampu
menciptakan sesuatu untuk pertama kali juga mampu menghidupkan orang mati di kemudian hari.

Dalil As-Sunnah

Salah satu dalil dari sunnah yang dijadikan argumentasi oleh jumhur ulama untuk penggunaan
giyas adalah hadis tentang percakapan Nabi Muhammad dengan Muaz ibn Jabal ketika beliau diutus
ke Yaman sebagai penguasa. Nabi bertanya, “Bagaimana engkau akan menetapkan hukum jika
seseorang datang kepadamu dengan sebuah perkara?” Muaz menjawab, “Saya akan menetapkan
hukum berdasarkan Kitab Allah.” Nabi kemudian bertanya, “Jika ketentuannya tidak ada dalam
Kitab Allah?” Muaz menjawab, “Saya akan merujuk pada sunnah Rasul.” Nabi kembali bertanya,
“Kalau pun dalam sunnah tidak ditemukan?” Muaz menjawab, “Saya akan menggunakan ijtihad
dengan pertimbangan nalar (ra’yu) saya.” Nabi bersabda, “Segala puji bagi Allah yang telah
memberikan petunjuk kepada utusan-Nya sesuai dengan yang diridhai Rasulullah.” Menurut
jumhur ulama, hadis ini menjadi bukti kuat bahwa qiyas memiliki kedudukan sebagai dalil syara’.
Namun, kelompok Zhahiri menolak hadis ini, baik dari sisi matan (teks) maupun sanad (rantai
periwayatan).



28 - Qiyas sebagai Metode Penggalian Hukum Syara

Dari sisi sanad, Zhahiri menilai hadis ini tidak sah karena hanya diriwayatkan melalui satu jalur
yang lemah. Alasannya, pertama, hadis tersebut diriwayatkan dari suatu kaum yang identitasnya
tidak diketahui, sehingga periwayatan mereka tidak bisa dijadikan hujah. Kedua, dalam urutan
perawi terdapat Harits ibn ‘Amru, yang hanya meriwayatkan hadis melalui jalur ini dan tidak dari
sumber lain. Selain itu, ulama Zhahiri juga menilai hadis ini maudhu’ (palsu) karena mustahil ada
hukum yang tidak dijelaskan dalam Al-Qur’an, mengingat Allah telah menegaskan dalam Surat Al-
An’am (6):38 bahwa semua makhluk telah diatur oleh-Nya.

soe (e SH) 3 iR %A

Tiadalah Kami alpakan sesuatu pun di dalam Al-Kitab (Al-Qur'an). Dari segi artinya, menurut
Zhahiri, hadis Muaz itu tidak sedikit pun menyebut tentang qiyas dengan cara apa pun. Dalam hadis
itu hanya disebutkan penggunaan ra'yu; peng-gunaan ra'yu tidaklah berarti qgiyas. Ra'yu itu
hanyalah menetapkan hukum dengan cara terbaik, lebih hati-hati, dan lebih selamat akibatnya.
Sedangkan giyas menetapkan hukum sesuatu yang tidak ada nashnya seperti hukum ses-uatu yang
ada nash-nya, apakah itu terbaik, secara hati-hati dan berakibat baik atau tidak.

Perbedaan pendapat di kalangan umat Islam jarang terjadi mengenai masalah yang telah
memiliki ketetapan dalam nash Al-Qur’an dan sunnah. Oleh karena itu, yang dimaksud dengan
perbedaan pendapat dalam ayat tersebut adalah masalah hukum yang tidak diatur secara tegas
dalam nash syara’. Ayat itu mendorong umat Islam untuk merujuk kepada Al-Qur’an dan sunnah
dengan pemikiran mendalam, mencari kesamaan antara masalah baru dengan ketentuan yang ada
dalam nash. Proses menemukan kesamaan ini hanya dapat dilakukan melalui penggunaan nalar
(ra’yu). Pandangan ini ditanggapi oleh kelompok Zhahiri, yang berpendapat bahwa Allah tidak
membatasi makna “ulil amri” dengan konsep giyas. Menurut mereka, Allah tidak pernah
memerintahkan ulil amri untuk menetapkan hukum hanya berdasarkan pendapat atau qiyas
mereka sendiri. Allah hanya memerintahkan mereka untuk menyampaikan apa yang mereka
dengar dari Nabi. Dengan memahami agama yang diturunkan kepada Nabi, ulil amri kemudian
mengajarkan dan memberi petunjuk kepada umatnya. Lebih lanjut, Zhahiri menekankan bahwa
perintah Allah untuk merujuk kembali ketika terjadi perbedaan pendapat hanya terkait Al-Qur’an
dan sunnah. Tidak ada perintah untuk merujuk kepada qiyas. Dengan demikian, menurut Zhabhiri,
giyas bukanlah bagian dari Al-Qur’an atau sunnah, sehingga tidak dapat dijadikan rujukan hukum
ketika terjadi perbedaan pendapat.

Atsar Shababi

Adapun argumentasi jumhur ulama berdasarkan atsar sa-habat dalam penggunaan qiyas,
adalah: Surat Umar ibn Khattab kepada Abu Musa al-Asy'ari sewaktu diutus menjadi qodhi di
Yaman. Umar berkata,

S 258 35 2 (8 i J 5k Ad 253 ) (8 ) IS (bl

Putuskanlah hukum berdasarkan kitab Allah. Bila kamu tidak menemukannya, maka putuskan
berdasarkan sunah Rasul. Jika tidak juga kamu peroleh di dalam sunah, berijtihadlah dengan
menggunakan rayu.

Pesan Umar ini dilanjutkan dengan:

A3 de 55aY1 b3 Y15 OB Ca e
Ketahuilah kesamaan dan keserupaan; Qiyas-kanlah segala urusan waktu itu.
Bagian awal atsar menjelaskan perintah untuk menggunakan ra’yu ketika tidak ditemukan

jawaban hukum dalam Al-Qur'an maupun sunnah. Bagian akhir atsar shahabi menekankan
pentingnya mencari kesamaan antara dua hal dan menerapkan giyas bila kesamaan itu ditemukan.



29 - Qiyas sebagai Metode Penggalian Hukum Syara

Namun, atsar shahabi terkait pesan Umar ibn Khattab kepada Abu Musa ditolak oleh ulama Zhahiri
karena sanad dan matannya tidak sah. Sanad pertama melalui Abdul Malik ibn Wahid ibn Ali’
dianggap lemah karena periwayatnya matruk dan ayahnya tidak dikenal secara pasti. Jalur kedua
dianggap mungqathi’ karena sebagian perawinya tidak dikenal. Oleh karena itu, atsar ini tidak dapat
dijadikan dalil bahwa sahabat menggunakan giyas. Bahkan, banyak ucapan Umar menolak giyas,
dan atsar penolakan tersebut lebih kuat dibandingkan yang mendukung giyas. Meski begitu, para
sahabat memang kadang menetapkan pendapat berdasarkan giyas. Contohnya, pengangkatan Abu
Bakar sebagai khalifah setelah Nabi wafat dilakukan dengan qiyas; beliau sebelumnya pernah
ditunjuk Nabi sebagai imam shalat saat sakit. Para sahabat menyamakan kedudukan Abu Bakar
sebagai imam shalat dengan kedudukannya sebagai khalifah, sehingga mereka sepakat
mengangkatnya. Namun, Zhahiri menolak logika ini, karena penunjukan Abu Bakar sebagai imam
shalat tidak otomatis menjadi alasan untuk menjadi khalifah. Menurut mereka, Abu Bakar diangkat
karena keutamaannya dibanding sahabat lainnya, bukan melalui giyas.

Kelompok yang menolak penggunaan giyas dalam hukum syara’ antara lain: Syi’ah Imamiyah:
menolak giyas sama sekali karena agama Allah tidak dicapai melalui akal dan qiyas dapat merusak
sunnah, Al-Nazham (Ibrahim ibn Siyar al-Bisri): berpendapat bahwa illat dalam nash dapat
dijadikan penghubung hukum melalui lafaz umum, bukan melalui giyas, Ahlu Zhahiri (Zhahiri):
tidak menggunakan giyas tetapi menerapkan kaidah "umum lafaz nash" untuk menetapkan hukum.
Contohnya, jumhur ulama mengqiyas-kan haramnya memukul orang tua dengan larangan
mengucapkan kata “uf” karena keduanya menyakiti orang tua. Zhahiri tidak menggunakan qiyas,
tetapi tetap berpendapat memukul orang tua haram. Mereka beralasan bahwa kewajiban berbuat
baik kepada orang tua sudah jelas dalam Al-Qur’an dan Hadis, sehingga melukai orang tua dengan
cara apa pun termasuk memukul tetap haram. Dengan demikian, larangan memukul orang tua
bukan karena giyas terhadap kata “uf”, tetapi karena dalil umum dari nash.

Penerapan Qiyas dalam Hukum Ekonomi Syariah

Qiyas merupakan salah satu metode ijtihad dalam hukum Islam yang digunakan untuk
menetapkan hukum bagi perkara baru yang tidak secara eksplisit disebutkan dalam Al-Qur’an
maupun Hadis. Dalam ekonomi syariah, qiyas berperan penting untuk memberikan pedoman
hukum atas transaksi modern maupun aktivitas ekonomi yang belum diatur secara langsung dalam
nash syariah. Salah satu contoh penerapan qiyas adalah dalam transaksi ijarah atau sewa-
menyewa. Dalam hal ini, akad sewa-menyewa diqgiyaskan kepada jual beli (bai’), yang merupakan
pokok (ashl) hukum. Jual beli hukumnya sah dan diperbolehkan karena adanya akad tukar-
menukar yang dilakukan secara rela. Pada transaksi sewa-menyewa, meskipun yang dipertukarkan
adalah hak manfaat atau jasa dengan upabh, prinsip akad yang bersifat sukarela tetap sama. Oleh
karena itu, melalui giyas, sewa-menyewa dianggap sah secara syariah dan ketentuan umum yang
berlaku pada jual beli dapat diterapkan, termasuk syarat-syarat akad yang harus dipenuhi. Selain
itu, qiyas juga digunakan untuk menyesuaikan hukum transaksi keuangan modern dengan akad
tradisional. Contohnya adalah Sukuk atau obligasi syariah yang diqiyaskan dengan akad
Mudharabah (bagi hasil) atau Musyarakah (kerja sama modal). ‘Illlat atau sebab hukum yang
menjadi dasar giyas adalah kesamaan prinsip pembagian risiko, keuntungan, dan kepemilikan aset.
Dalam Sukuk, hak kepemilikan dan imbal hasil terkait dengan aset riil atau kinerja proyek, bukan
sekadar bunga pinjaman. Dengan demikian, Sukuk dapat diperbolehkan selama memenuhi prinsip-
prinsip syariah yang sama dengan akad tradisional, seperti berbasis aset nyata dan imbal hasil yang
terkait dengan kinerja aset atau proyek. Contoh lainnya adalah penerapan giyas dalam keharaman
narkoba dan zat adiktif. Khamar (minuman keras) merupakan pokok (ashl) yang hukumnya haram
karena sifatnya yang memabukkan dan merusak akal. Semua zat yang memiliki ‘illat serupa, seperti
narkoba atau minuman beralkohol selain khamar, digiyaskan kepada khamar. Oleh karena itu,
berdasarkan qiyas, konsumsi, perdagangan, dan peredaran zat-zat tersebut hukumnya haram
dalam ekonomi syariah. Prinsip ini tidak hanya berlaku pada konsumsi pribadi, tetapi juga
mengatur aktivitas ekonomi yang terkait agar tetap sesuai dengan syariah. Dari ketiga contoh
tersebut, terlihat bahwa qiyas menjadi alat penting dalam mengembangkan hukum Islam di bidang
ekonomi. Dengan menggunakan prinsip kesamaan ‘illat, hukum yang sudah jelas dari nash dapat



30 - Qiyas sebagai Metode Penggalian Hukum Syara

diperluas untuk mengatur transaksi baru dan fenomena modern, sehingga tetap menjaga
kemaslahatan umat dan kesesuaian dengan prinsip syariah.

Kesimpulan

Qiyas merupakan metode penting dalam penggalian hukum syara’ yang memungkinkan mujtahid
menetapkan hukum pada persoalan baru yang tidak secara eksplisit disebutkan dalam Al-Qur’an dan
Hadis. Melalui giyas, hukum dari suatu pokok masalah (ashl) dapat diterapkan pada cabang masalah
(far') yang memiliki kesamaan ‘illat atau alasan hukum. Kesamaan ‘illat inilah yang menjadi inti dan
dasar keberlakuan qgiyas, sehingga metode ini memastikan bahwa hukum Islam tetap konsisten,
rasional, dan relevan dengan perkembangan zaman. Walaupun terdapat perbedaan pendapat di
kalangan ulama terkait penggunaan qiyas, sebagian besar ulama menerima qiyas sebagai instrumen
ijtihad yang sah selama memenubhi syarat-syarat rukun, ashal, far, dan ‘illat. Dalam praktiknya, giyas
juga menunjukkan fleksibilitas hukum Islam dalam menghadapi fenomena kontemporer, khususnya
di bidang ekonomi syariah. Contoh penerapannya antara lain pada transaksi sewa-menyewa (ijarah)
yang digiyaskan dengan jual beli (bai’), serta instrumen keuangan modern seperti Sukuk yang
digiyaskan dengan akad tradisional Mudharabah atau Musyarakah. Qiyas juga diterapkan untuk
menegaskan keharaman narkoba dan zat adiktif dengan menganalogikannya pada khamar,
berdasarkan kesamaan illat yang memabukkan dan merusak akal. Dengan demikian, qiyas tidak
hanya menjadi alat penggalian hukum yang sistematis, tetapi juga instrumen untuk menjembatani
ketentuan hukum klasik dengan persoalan baru. Qiyas menegaskan pentingnya prinsip rasionalitas
dan kemaslahatan dalam hukum Islam, sehingga syariat tetap relevan dan mampu memberikan
pedoman bagi umat dalam kehidupan sehari-hari, baik dalam ibadah maupun muamalah, sesuai
dengan tujuan syariat untuk menegakkan manfaat.

Referensi

Abdul Halim & Mubhlizar, The Relevance of Qiyas in Contemporary Legal Determination:
Analysis of Usul Figh, Journal Corner of Education, Linguistics, and Literature, Vol. 4 No. 1
(2025), hlm. 51-68. Journal Corner & Publishing

Ahmad Masfuful Fuad, Qiyas Sebagai Salah Satu Metode Istinbat Al-Hukm, Mazahib, Vol. 15 No.
1(2025), hlm. 1-16. UINSAM Journal

Amir Syarifuddin. Ush Figh, Kencana, Jakarta, 2011.hal.170-237.

Anton Jamal, [jtihad dan Qiyas Menurut Imam Syafi’i, Maqasidi: Jurnal Syariah dan Hukum, Vol.
4 No. 1 (2025), hlm. 23-38. Journal of State Islamic Institute

Ardiansyah Yogie & Said Azren Qadraini, Qiyas dalam Ushul Figh: Definisi, Signifikansi, dan
Aplikasi Kontemporer, Al-Mashlahah Jurnal Hukum Islam dan Pranata Sosial, Vol. 13 No. 01
(2025). Hal. 1-21. Markas Jurnal STAI Al Hidayah Bogor
doi:https://doi.org/10.30640/ekonomika45.v10i2.1969

Ahmad Zakirullah Mohamed Shaarani & Ridhwan Ahmad, Qiyas Al Shabah dan Aplikasinya
dalam Kewangan Islam, Journal of Muamalat and Islamic Finance Research (2025).

Fathurrahman Azhari, Qiyas sebagai Metode Penggalian Hukum Islam, Syariah: Jurnal Hukum
dan Pemikiran, Vol. 13 No. 1 (2025), hlm. 86-101. UIN Antasari Journals

Ina Nasihatul Ummah & Jamal Abdul Aziz, Qiyas sebagai Metode Ijtihad dan Implementasinya
dalam Transaksi Keuangan Islam Kontemporer, Al-Muzdabhir: Jurnal Ekonomi Syariah, Vol.
7 No. 1 (2025), hlm. 99-118. Ejournal UNSUDA

Independensi Dewan Pengawas Syari'ah dalam Penerapan Prinsip Syariah di Lingkungan

Linda Novianti. (2021). Politik Hukum Indonesia yang Berkaitan dengan Statuta Roma dalam
Penegakkan Pelanggaran Hak Minoritas, Jurnal Khazanah Hukum, 3(1), 34-46.

Loiy Alsheyab, Analogical Reasoning (Qiyas Tardi) in Principles of Islamic Jurisprudence and
Contemporary Applications, Jordan Journal of Islamic Studies, Vol. 21 No. 3 (2025), hlm.
113-138. Jordan Journal of Islamic Studies



31 - Qiyas sebagai Metode Penggalian Hukum Syara

Masyhadi Masyhadi, Peran Qiyas dalam Pengembangan Hukum Islam Modern: Perspektif
Ushul Figh, MODELING: Jurnal PGMI, Vol. 11 No. 1 (2025), hlm. 45-59. Gubug Jurnal STITNU
Al Hikmah

Muhazzir Budiman, Qiyas Tidak Digunakan oleh Sebagian Kelompok (Analisis Ushul Figh),
Syariah: Journal of Islamic Law, (2025), hlm. 7-22. Ejournal STISNU Aceh

Perbankan Syariah. Jurnal Ekonomika45, 10(2), 536-554.
Ramli. Sumber-sumber Hukum Islam, Citra Sains LPKBN. Surakarta. 2015.hal.116.
Ramli. Sumber-sumber Hukum Islam, Citra Sains LPKBN. Surakarta. 2015.hal.17-
Ramli. Ushuluddin Figh, Nuta Media, Yogyakarta. 2021.hal.75-79.
Satria Efendi. Ushul Figh, Kencana 2005, Jakarta, Januari 2017.hal.118-130.

Syed Ameer Hassan & Yasir Munir, The Argument Against Qiyas and Its Relationship with
Istihsan in Islamic Jurisprudence, Al-Anfal, Vol. 3 No. 4 (2025), hlm. 42-46. Al-Anfal Journal

Yusna Zaidah, Model Hukum Islam: Suatu Konsep Metode Penemuan Hukum melalui
Pendekatan Ushuliyyah, Syariah: Jurnal Hukum dan Pemikiran, Vol. 17 No. 2 (2025), hlm.
120-135. UIN Antasari Journals

Zulbaidah, Wardiyah, M. L., Pelita, B. N., Supriyadi, D., & Hasana, N. (2023). Analisis Konsep

Zulbaidah. (2025). Ushul Figh Kaidah-Kaidah Tasyri'iyah (Hukum Keluarga), Bandung: PT.
Liventurin



