
21 – Qiyas sebagai Metode Penggalian Hukum Syara 

 

 
 
 

GERECHTIKEIT JOURNAL 
Vol 01, No. 02, 2025, pp. 21 - 31 

https://journal.inacexter.com/index.php/gerechtikieit 
©International Academic Research Center 

 

QIYAS SEBAGAI METODE PENGGALIAN HUKUM SYARA  

Asyim Nayawangsa,1 a, Zulbaidah 2 b, Dadang Syaripudin3c 
123 Hukum Ekonomi Syari’ah, Fakultas Syari’ah dan Hukum, Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati 

Bandung, Indonesia. 
a nayawangsa31@gmail.com ; b Zulbaidah@uinsgd.ac.id ; c Dadangsyaripudin@uinsgd.ac.id 

 
Nomor Handphone : 085229632233 
Korespondensi : Asyim Nayawangsa 

 

Abstrak: Penelitian ini membahas qiyas sebagai metode penggalian hukum syara’ dengan 
menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif analisis. Qiyas merupakan salah satu metode utama 
dalam ushul fiqh yang digunakan ketika hukum suatu masalah tidak ditemukan secara eksplisit 
dalam Al-Qur’an, Hadis, atau ijma’. Metode ini menekankan penelusuran ‘illat, yaitu sebab atau alasan 
yang mendasari hukum pada pokok perkara (ashl), untuk diterapkan pada cabang masalah (far’u) 
yang serupa. Penelitian ini menganalisis berbagai jenis qiyas, seperti qiyas awla, musawi, dan al-adna, 
beserta syarat dan penerapannya dalam konteks kontemporer. Melalui pendekatan deskriptif 
analisis, penelitian menekankan bagaimana qiyas menjaga konsistensi, keadilan, dan kemaslahatan 
dalam hukum Islam, termasuk pada bidang ekonomi, sosial, dan ibadah. Temuan menunjukkan 
bahwa qiyas memberikan fleksibilitas bagi hukum syara’ untuk tetap relevan dan aplikatif tanpa 
melanggar nash. Dengan demikian, penelitian ini menegaskan pentingnya qiyas sebagai instrumen 
utama penggalian hukum syara’, sekaligus sebagai dasar bagi mujtahid dalam mengembangkan 
hukum Islam yang adaptif terhadap perkembangan zaman. 
 
Keywords: Qiyas,’Illat,Hukum, Syara 
 

Abstract: This study examines qiyas as a method for deriving Islamic law using a qualitative 
descriptive analytical approach. Qiyas is a primary method in ushul fiqh applied when explicit legal 
rulings are not found in the Qur’an, Hadith, or ijma’. The method emphasizes tracing the ‘illat, the 
underlying reason for the ruling in the original case (ashl), and applying it to a similar branch case 
(far’u). This research analyzes various types of qiyas, such as qiyas awla, musawi, and al-adna, along 
with their conditions and application in contemporary contexts. Through a descriptive analytical 
approach, the study highlights how qiyas ensures consistency, justice, and public interest in Islamic 
law, including in economic, social, and worship matters. Findings indicate that qiyas provides 
flexibility for Sharia law to remain relevant and applicable without violating textual sources. 
Therefore, this study confirms the importance of qiyas as a key instrument for deriving Sharia rulings 
and as a foundation for mujtahids to develop Islamic law that is adaptive to modern societal needs.  
Keywords: Qiyas, ‘Illat, Qualitative Method 

 
 

 

Pendahuluan 
Syariat Islam diturunkan sebagai pedoman hidup yang sempurna dan mencakup seluruh aspek 

kehidupan manusia. Namun, perkembangan zaman membawa berbagai permasalahan baru yang 
tidak secara eksplisit dijelaskan dalam Al-Qur’an maupun Sunnah. Dalam konteks inilah, para 
ulama ushul fiqh mengembangkan metode-metode ijtihad guna menggali hukum terhadap 
persoalan yang tidak memiliki nash (dalil) secara langsung. Salah satu metode penting yang 
digunakan dalam proses istinbāṭ al-ḥukm (penggalian hukum syar‘i) adalah qiyās. 

mailto:nayawangsa31@gmail.com
mailto:Zulbaidah@uinsgd.ac.id
mailto:Dadangsyaripudin@uinsgd.ac.id


22 – Qiyas sebagai Metode Penggalian Hukum Syara 

 

 
 
 

Qiyas menurut bahasa, artinya “mengukur sesuatu dengan jelas lainnya dan 
mempersamakannya”. Menurut istilah, “Qiyas ialah menetapkan sesuatu perbuatan yang belum 
ada ketentuan hukumnya, berdasarkan sesuatu hukum yang sudah ditentukan oleh nash, 
disebabkan adanya persamaan diantara keduanya dengan cara menyamakan illat hukumnya 
terhadap masalah yang sudah ada hukumnya dalam nash (aṣl). Dengan demikian, qiyās berfungsi 
sebagai jembatan rasional antara hukum yang telah ditetapkan oleh nash dengan permasalahan 
kontemporer yang memerlukan kepastian hukum.  

Penerapan qiyās memiliki urgensi yang tinggi karena tidak semua permasalahan kehidupan 
dapat ditemukan jawabannya secara tekstual dalam Al-Qur’an dan Hadis. Misalnya, permasalahan 
transaksi keuangan modern seperti fintech syariah, cryptocurrency, atau donor organ tubuh 
semuanya membutuhkan pendekatan qiyās untuk menentukan status hukumnya berdasarkan 
prinsip-prinsip yang sudah ditetapkan syariat. Tanpa metode qiyās, hukum Islam akan tampak 
kaku dan sulit beradaptasi dengan dinamika sosial, ekonomi, dan teknologi masyarakat modern.  
Meskipun demikian, penggunaan qiyās tidak terlepas dari syaratsyarat dan batasan yang ketat 
agar tetap berada dalam koridor syariat. Di antaranya adalah kesesuaian illat hukum antara aṣl 
dan far‘, kejelasan dalil asal, serta tidak bertentangan dengan nash atau ijma‘. Hal ini menunjukkan 
bahwa qiyās bukanlah bentuk kebebasan akal tanpa kendali, tetapi merupakan aktivitas rasional 
yang tetap tunduk pada otoritas wahyu. Dengan demikian, pembahasan tentang qiyās sebagai 
metode penggalian hukum syar‘i menjadi sangat penting untuk dikaji lebih mendalam. Melalui 
kajian ini, diharapkan dapat dipahami bagaimana posisi qiyās dalam 2 struktur ushul fiqh, apa 
saja syarat-syarat penerapannya, serta sejauh mana peranannya dalam menjawab tantangan 
hukum Islam di era kontemporer.20 mm. 

Metode 

Metodologi penelitian adalah suatu cara atau teknik untuk mendapatkan informasi dan sumber 
data yang akan digunakan dalam penelitian, Jenis data yang digunakan dalam penelitian ini adalah 
bersifat kualitatif, data kualitatif yaitu data yang disajikan dalam bentuk verbal, berbentuk kata-
kata atau kalimat yang lebih deksriptif yang tidak menekankan pada bentuk bilangan atau angka. 
dengan tujuan untuk mengidentifikasi pola, makna, dan substansi yang relevan. (Novianti, 2021) 
Sumber yang paling utama dalam penelitian kualitatif ini ialah kata-kata dan tindakan, 
berdasarkan jenis data yang telah ditentukan diatas maka sumber data dalam penelitian ini yaitu 
Sumber Data Primer adalah data atau keterangan yang dikumpulkan berdasarkan interaksi 
langsung antara pengumpulan dan sumber data yang diperoleh secara langsung dari sumbernya. 
Beberapa teknik pengumpulan data primer adalah observasi tidak langsung. Sumber Data 
Sekunder yaitu data yang dikumpulkan dari sumber-sumber tercetak, dimana data tersebut sudah 
dikumpulkan pihak lain sebelumnya atau data pelengkap dari data primer. Adapun data sekunder 
ini didapatkan dari buku, jurnal, artikel, dan internet yang terkait dengan pokok pembahasan. 

 
Hasil dan Pembahasan 

Definisi Qiyas 

Secara etimologis, kata "qiyās" berarti قدر artinya mengukur, membanding sesuatu dengan yang 
semisalnya. Kalau seseorang yang berbahasa Arab mengatakan بالذراع الثوب   itu artinya saya قست 
mengukur pakaian itu dengan hasta". Tentang arti qiyâs menurut terminologi (istilah hukum), 
terdapat beberapa definisi berbeda yang saling berdekatan artinya. Di antara definisi-definisi itu 
adalah: 

Al-Ghazali dalam al-Mustashfa memberi definisi qiyās. 

اتِ حُكْرٍ أوَْ نفَْيِهِ عَنْهُمَاحَمَلَ مَعْلوُمٍ عَلىَ مَعْلوُمٍ فيِ إِثْباَتِ حُكْمٍ لهَُمَا أوَْ نفَْيِهِ عَنْهُمَا بأِمَْرٍ جَامِعٍ بَيْنَهُمَا مِنْ أثَْبَ   

Menanggungkan sesuatu yang diketahui kepada sesuatu yang diketahui dalam hal menetapkan 
hukum pada keduanya atau meniadakan hukum dari keduanya disebabkan ada hal yang sama 
antara keduanya, dalam penetapan hukum atau peniadaan hukum. 



23 – Qiyas sebagai Metode Penggalian Hukum Syara 

 

 
 
 

Qadhi Abu Bakar memberikan definisi yang mirip dengan definisi di atas dan disetujui oleh 
kebanyakan ulama, yaitu: 

 حَمَلَ مَعْلوُمٍ عَلىَ مَعْلوُمٍ فيِ إِثْباَتِ حُكْم فمََا أوَْ نفَْسِهِ عَنْهُمَا بأِمَْرٍ جَامِعٍ بَيْنَهُمَا

Menanggungkan sesuatu yang diketahui kepada sesuatu yang diketahui dalam hal menetapkan 
hukum pada keduanya atau meniadakan hukum dari keduanya disebabkan ada hal yang sama 
antara keduanya. 

Ibnu Subki dalam bukunya Jam'u al-Jawâmi memberikan desebagai berikut: 

 حَمْلَ مَعْلوُمٍ عَلىَ مَعْلوُمٍ لِمُسَاوَاتِهِ فيِ عِلَّةٍ حُكْمِهِ عِنْدَ الْحَامِلِ 

 

Menghubungkan sesuatu yang diketahui kepada sesuatu yang diketahui karena kesamaannya 
dalam 'illat hukumnya menurut pihak yang menghubungkan (mujtahid). 

Abu Hasan al-Bashri memberikan definisi: 

  تحَْصِيلُ حُكْمِ الأصْلِ فيِ الفَرْعِ لِِفْتِباَهِهِمَا فيِ مِلَّةِ الْحُكْمِ عِنْدَ الْمُجْتهَِد

Menghasilkan (menetapkan) hukum ashal pada "furu" karena keduanya sama dalam 'illat 
hukum menurut mujtahid. 

Al-Baidhawi mendefinisikan qiyâs dengan: 

 اثْباَتُ مِثْلِ حُكْمِ مَعْلوُمٍ فيِ مَعْلوُمٍ آخَرَ لِِسْتِرَاكِهِمَا فيِ عِلَّةٍ الْحُكْمِ عِنْدَ الْمُثْبَت 

Menetapkan semisal hukum yang diketahui pada sesuatu lain yang diketahui, karena keduanya 
berserikat dalam illat hukum menurut pandangan ulama yang menetapkan. 

Definisi qiyâs menurut Shadru al-Syari'ah: 

دِفعَْ اللغة   تعَْدِيَةُ حُكْم من الأصلِ إلِىَ الْفَرْعِ بعِِلَّةٍ مُتَّحِدةٍَ لَِ تعُْرَفُ بمُِجَرَّ

Merentangkan (menjangkau kan) hukum dari "ashal" kepada "furu" karena ada kesatuan illat 
yang tidak mungkin dikenal dengan pemahaman lughawi semata.  

Dari berbagai definisi qiyās yang dikemukakan oleh para ulama ushul fiqh, dapat disimpulkan 
bahwa qiyās merupakan metode penetapan hukum syariat dengan cara menghubungkan suatu 
permasalahan baru (far‘) kepada permasalahan asal (ashl) yang telah memiliki ketentuan hukum, 
karena adanya kesamaan ‘illat (alasan hukum) di antara keduanya. Kesamaan ‘illat inilah yang 
menjadi inti dan ruh qiyās, sebab tanpa adanya ‘illat yang sama, pemindahan hukum dari ashl ke 
far‘ tidak dapat dibenarkan. 

Meskipun redaksi definisi para ulama berbeda-beda, seperti yang dikemukakan oleh al-Ghazali, 
Qadhi Abu Bakar, Ibnu Subki, Abu Hasan al-Bashri, al-Baidhawi, dan Shadru al-Syari‘ah, seluruhnya 
memiliki titik temu yang sama. Mereka sepakat bahwa qiyās melibatkan empat unsur pokok: ashl, 
far‘, hukum ashl, dan ‘illat yang menyatukan keduanya. Perbedaan definisi tersebut lebih bersifat 
redaksional dan penekanan sudut pandang, bukan perbedaan substansi. Dengan demikian, qiyās 
dapat dipahami sebagai instrumen ijtihad yang sangat penting dalam hukum Islam, terutama untuk 
menjawab persoalan-persoalan baru yang tidak ditemukan ketetapannya secara eksplisit dalam Al-
Qur’an dan Sunnah. Qiyās menunjukkan fleksibilitas dan dinamika hukum Islam, sekaligus 
menegaskan bahwa penalaran rasional tetap memiliki peran penting, selama berlandaskan pada 
prinsip-prinsip syariat dan dilakukan oleh mujtahid yang kompeten. 



24 – Qiyas sebagai Metode Penggalian Hukum Syara 

 

 
 
 

Rukun, Syarat Dan Unsur Yang Harus Terpenuhi Dalam Penerapan Qiyas. 

Qiyas dapat dinyatakan valid apabila seluruh rukun yang menyusunnya telah terpenuhi. Para 
ulama ushul fiqh bersepakat bahwa terdapat empat rukun dalam qiyas. Rukun pertama adalah 
ashal, yaitu permasalahan pokok yang dijadikan dasar analogi, yang ketentuan hukumnya telah 
ditetapkan secara jelas dalam Al-Qur’an maupun Sunnah Nabi Muhammad saw. Ashal juga dikenal 
dengan istilah al-maqīs ‘alaih, yakni objek yang menjadi rujukan dalam proses qiyas. Contohnya 
adalah khamar, yang keharamannya telah ditegaskan dalam Al-Qur’an sebagaimana disebutkan 
dalam ayat berikut. 

Allah Swt. menyeru orang-orang beriman agar menjauhi khamar, perjudian, penyembahan 
berhala, dan praktik mengundi nasib dengan anak panah, karena semua perbuatan tersebut 
tergolong perbuatan tercela dan merupakan bagian dari tipu daya setan. Dengan menjauhi 
perbuatan-perbuatan tersebut, manusia diharapkan dapat memperoleh keberuntungan dalam 
kehidupan (QS. al-Māidah [5]: 90). 

نِ فاَجْتنَِبوُهُ لعَلََّكُمْ تفُْلِحُونَ ياَ أيَُّهَا الَّذِينَ ءَامَنوُا إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأنَْصَابُ وَالْأزَْلَِمُ رِجْسٌ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَا  

 

Hai orang-orang yang beriman, sesungguhnya (meminum) khamar, berjudi, (berkorban untuk) 
berhala, mengundi nasib dengan panah, adalah perbuatan keji termasuk perbuatan setan. Maka 
jauhilah perbuatan-perbuatan itu agar kamu mendapat keberuntungan. (QS. al-Maaidah [5]: 90) 

Menurut A. Hanafi, M.A., terdapat beberapa syarat yang harus dipenuhi oleh ashal dalam qiyas. 
Pertama, hukum yang akan dianalogikan kepada cabang harus masih berlaku pada pokoknya. 
Apabila hukum tersebut telah dihapus (mansukh) pada masa Rasulullah saw., maka tidak dapat 
dijadikan dasar pemindahan hukum. Kedua, hukum yang terdapat pada ashal harus merupakan 
hukum syara’, bukan hukum yang bersumber dari akal semata atau kaidah kebahasaan, karena 
qiyas yang dibahas adalah qiyas syar‘i. Ketiga, hukum pada ashal tidak boleh berupa hukum 
pengecualian, seperti sahnya puasa bagi orang yang lupa lalu makan atau minum, karena hukum 
tersebut bersifat khusus berdasarkan dalil hadis, bukan ketentuan umum. Karena terdapat hadist 
yang menjelaskan bahwa, Kedua, adanya hukum ashal, yaitu ketentuan hukum syara’ yang telah 
ditetapkan pada ashal dan akan diterapkan pada far‘ (cabang) melalui metode qiyas. Contohnya 
adalah hukum keharaman khamar yang ditegaskan dalam Al-Qur’an. 

 Menurut Abu Zahrah, hukum ashal harus memenuhi beberapa syarat, di antaranya: pertama, 
hukum tersebut merupakan hukum syara’ yang berkaitan dengan perbuatan manusia, karena 
kajian ushul fiqh berfokus pada hukum-hukum amaliyah. Kedua, hukum ashal harus memiliki ‘illat 
yang dapat ditelusuri, seperti keharaman khamar yang disebabkan oleh sifatnya yang memabukkan 
dan merusak akal, berbeda dengan hukum-hukum yang tidak dapat diketahui ‘illat-nya, seperti 
jumlah rakaat shalat. Ketiga, hukum ashal bukan merupakan ketentuan khusus yang hanya berlaku 
bagi Nabi Muhammad saw., seperti kebolehan beliau memiliki istri lebih dari empat orang dalam 
waktu bersamaan. Ketiga, adanya far‘ (cabang), yaitu persoalan yang belum memiliki ketegasan 
hukum dalam Al-Qur’an, Sunnah, maupun ijma’, sehingga penetapan hukumnya dilakukan melalui 
qiyas. Contohnya adalah minuman keras seperti wiski.  

Menurut A. Hanafi, syarat terpenting bagi far‘ antara lain: pertama, cabang tersebut belum 
memiliki ketentuan hukum tersendiri. Apabila terdapat nash yang secara jelas menetapkan 
hukumnya, maka qiyas tidak lagi dapat digunakan. Kedua, ‘illat yang terdapat pada far‘ harus sama 
dengan ‘illat yang terdapat pada ashal. Ketiga, hukum yang ditetapkan pada cabang harus sejalan 
dengan hukum yang berlaku pada pokoknya. Keempat, ‘illat, yaitu unsur terpenting dalam qiyas 
karena menjadi dasar pengembangan hukum-hukum yang terdapat dalam Al-Qur’an dan Sunnah. 
Secara bahasa, ‘illat berarti sesuatu yang menyebabkan perubahan keadaan, seperti penyakit yang 
mengubah kondisi seseorang.  



25 – Qiyas sebagai Metode Penggalian Hukum Syara 

 

 
 
 

Macam-Macam ‘Illat dan Metode Pencariannya dalam Hukum Islam 

Dalam ilmu ushul fiqh, konsep ‘illat sangat penting karena menjadi dasar bagi penetapan hukum 
syara’ melalui metode qiyas. ‘Illat merupakan sebab atau alasan yang menjadikan suatu perbuatan 
halal atau haram. Para ulama membedakan ‘illat menjadi beberapa macam, tergantung pada 
keterkaitannya dengan hukum dan aplikasinya pada cabang hukum (far’u).  

Pertama, terdapat ‘illat mu’tasir, yaitu illat yang memiliki pengaruh langsung terhadap hukum 
suatu perbuatan. Sebagai contoh, khamr diharamkan karena sifatnya yang memabukkan (is’kar). 
Sifat memabukkan inilah yang langsung memengaruhi status hukum khamr sehingga menjadi 
haram.  

Kedua, ada ‘illat mulait atau terselubung, yakni illat yang tidak tampak secara langsung, tetapi 
tetap relevan dengan tujuan hukum syariah. Contohnya adalah larangan riba. Meskipun bentuk 
ketidakadilan atau eksploitasi dalam transaksi riba tidak selalu terlihat secara fisik, illat ini tetap 
menjadi dasar hukum haramnya riba.  

Ketiga, ‘illat mursalah adalah illat yang bersifat umum dan fleksibel sehingga bisa diterapkan 
pada kasus baru yang belum ada pada nash. Contohnya adalah zat adiktif modern atau narkoba. 
Meskipun tidak disebutkan dalam Al-Qur’an atau Hadis, zat-zat ini diharamkan karena memiliki 
illat yang sama dengan khamr, yaitu merusak akal dan tubuh.  

Dalam praktiknya, pencarian illat dapat dilakukan melalui beberapa metode. Pertama, 
berdasarkan nash, yaitu menelusuri secara langsung sebab hukum yang disebutkan dalam Al-
Qur’an atau Hadis. Contohnya, larangan khamr dalam Al-Qur’an menunjukkan illat memabukkan. 
Kedua, berdasarkan ijma’ atau kesepakatan ulama. Melalui metode ini, illat ditentukan dengan 
mempertimbangkan pandangan para ulama tentang kemaslahatan dan kemudaratan. Misalnya, 
para ulama sepakat bahwa riba merugikan masyarakat, sehingga illatnya adalah ketidakadilan 
dalam transaksi. Ketiga, berdasarkan uji coba atau analisis, yang dikenal dengan istilah takhrij al-
‘illat. Metode ini meneliti hubungan antara perbuatan dan dampaknya terhadap manusia untuk 
menemukan illat secara logis. Contohnya adalah penetapan haramnya narkoba karena sifatnya 
yang merusak akal dan tubuh, meskipun tidak disebutkan secara eksplisit dalam nash. Dengan 
memahami macam-macam illat dan metode pencariannya, ulama dapat mengembangkan hukum 
syariah untuk menghadapi persoalan baru, baik dalam ibadah maupun muamalah. Hal ini 
menunjukkan bahwa prinsip qiyas dan illat merupakan instrumen penting agar hukum Islam tetap 
relevan dengan perkembangan zaman, sekaligus menjaga kemaslahatan umat manusia. 

Menurut istilah, sebagaimana dijelaskan oleh Wahbah az-Zuhaili, ‘illat adalah sifat yang jelas, 
nyata, dan dapat dipastikan keberadaannya pada setiap pelaku, serta selaras dengan tujuan 
penetapan hukum, yaitu untuk mewujudkan kemaslahatan dengan meraih manfaat dan menolak 
kemudaratan bagi manusia. Contohnya adalah ijab dan kabul dalam akad jual beli, yang menjadi 
‘illat sahnya transaksi karena mencerminkan adanya kerelaan antara kedua belah pihak dan sesuai 
dengan tujuan syariat. 

 Agar ‘illat dapat dijadikan dasar qiyas yang sah, para ulama ushul fiqh menetapkan beberapa 
syarat. Pertama, ‘illat harus relevan dengan tujuan penetapan hukum, yakni terdapat dugaan kuat 
bahwa hukum tersebut ditetapkan karena adanya ‘illat tersebut. Misalnya, sifat memabukkan 
sesuai dijadikan alasan keharaman khamar karena bertujuan mencegah kerusakan akal. Kedua, 
‘illat harus bersifat jelas dan tidak samar, sehingga dapat dikenali keberadaannya. Oleh karena itu, 
perasaan ridha tidak dapat dijadikan ‘illat secara langsung karena bersifat tersembunyi, melainkan 
harus diwakili oleh tanda yang nyata seperti ijab dan kabul. Ketiga, ‘illat harus dapat dipastikan 
bentuk, ukuran, atau kadarnya, sehingga penerapannya tidak berbeda antara satu pelaku dengan 
pelaku lainnya. Contohnya adalah tindakan pembunuhan yang secara jelas dapat ditentukan 
hakikatnya, sehingga dapat dijadikan ‘illat bagi gugurnya hak waris dan dapat dianalogikan pula 
pada gugurnya hak menerima wasiat. 



26 – Qiyas sebagai Metode Penggalian Hukum Syara 

 

 
 
 

Adapun syarat qiyas meliputi syarat ashal, far‘, dan ‘illat. Syarat ashal meliputi: hukum ashal 
harus masih berlaku dan tidak mansukh; hukum tersebut merupakan hukum syara’; serta bukan 
termasuk hukum pengecualian, seperti sahnya puasa orang yang lupa makan dan minum 
berdasarkan hadis Nabi saw., sehingga keadaan orang yang dipaksa tidak dapat dianalogikan 
dengan orang yang lupa. Sementara itu, syarat far‘ mencakup: hukum cabang tidak boleh muncul 
lebih dahulu daripada hukum ashal; ‘illat pada cabang harus sama dengan ‘illat pada pokok; serta 
hukum cabang harus sesuai dengan hukum ashal. Adapun syarat ‘illat antara lain: keberadaannya 
harus konsisten dengan keberadaan hukum; hukum tidak akan ada tanpa ‘illat; serta ‘illat tidak 
boleh bertentangan dengan nash, karena nash memiliki kedudukan yang lebih kuat dibandingkan 
‘illat. 

Sebagaimana dijelaskan oleh Wahbah az-Zuhaili, apabila qiyas ditinjau dari perbandingan antara 
‘illat yang terdapat pada ashal sebagai pokok rujukan dan ‘illat yang terdapat pada far‘ sebagai 
cabangnya, maka qiyas terbagi ke dalam tiga jenis.  

Pertama, qiyas awlā, yaitu qiyas yang menunjukkan bahwa ‘illat pada cabang memiliki tingkat 
kekuatan yang lebih besar dibandingkan dengan ‘illat pada pokok. Contohnya adalah penetapan 
keharaman memukul kedua orang tua dengan menganalogikannya kepada larangan mengucapkan 
kata “ah” kepada mereka. Larangan tersebut didasarkan pada kesamaan ‘illat, yakni perbuatan yang 
menyakiti orang tua. Namun, tindakan memukul sebagai far‘ memiliki dampak yang lebih 
menyakitkan, sehingga hukumnya menjadi lebih berat dibandingkan dengan larangan 
mengucapkan kata “ah” yang menjadi ashal.  

Kedua, qiyas musāwī, yaitu qiyas yang ‘illat pada cabang memiliki bobot yang setara dengan ‘illat 
pada pokok. Sebagai contoh, keharaman membakar harta anak yatim dianalogikan dengan larangan 
memakan harta anak yatim, karena kedua perbuatan tersebut memiliki ‘illat yang sama dan setara 
dalam tingkat pelanggarannya. 

Ketiga, qiyas adnā, yaitu qiyas yang menunjukkan bahwa ‘illat pada cabang memiliki tingkat yang 
lebih rendah dibandingkan dengan ‘illat pada ashal. Misalnya, sifat memabukkan yang terdapat 
pada minuman keras seperti bir dianggap lebih ringan dibandingkan dengan sifat memabukkan 
pada khamar yang secara tegas diharamkan. Meskipun demikian, karena keduanya sama-sama 
memiliki sifat memabukkan, maka qiyas tetap dapat diterapkan. Selain itu, jika dilihat dari kejelasan 
atau ketidakjelasan ‘illat sebagai dasar penetapan hukum, Wahbah az-Zuhaili membagi qiyas ke 
dalam dua bentuk. 

 Pertama, qiyas jalī, yaitu qiyas yang didasarkan pada ‘illat yang secara tegas disebutkan dalam 
Al-Qur’an dan Sunnah, atau ‘illat yang meskipun tidak disebutkan secara eksplisit, namun dapat 
dipastikan keberadaannya melalui kajian yang kuat. Contohnya adalah qiyas memukul orang tua 
kepada larangan mengucapkan kata “ah”, sebagaimana termasuk dalam kategori qiyas awlā. 
Menurut Wahbah az-Zuhaili, qiyas jalī mencakup qiyas awlā dan qiyas musāwī sebagaimana 
pembagian sebelumnya.  

Kedua, qiyas khafī, yaitu qiyas yang didasarkan pada ‘illat yang diperoleh melalui proses 
istinbāth dari hukum ashal. Contohnya adalah menganalogikan pembunuhan dengan benda tumpul 
kepada pembunuhan dengan benda tajam, karena keduanya memiliki kesamaan ‘illat berupa unsur 
kesengajaan dan permusuhan, meskipun alat yang digunakan berbeda. 

Penerapan Qiyas Sebagai Metode Penggalian Hukum Syara. Qiyas sebagai Dalil Hukum 
Syara Qiyas sebagai dalil hukum syara 

Sebenarnya, tidak ada dalil atau petunjuk yang secara tegas menyatakan bahwa qiyas dapat 
dijadikan sebagai dalil syara’ untuk menetapkan hukum. Demikian pula, tidak terdapat petunjuk 
yang membolehkan seorang mujtahid menetapkan hukum di luar ketentuan yang telah ditetapkan 
oleh nash. Karena itu, muncul perbedaan pendapat di kalangan ulama mengenai kedudukan qiyas 



27 – Qiyas sebagai Metode Penggalian Hukum Syara 

 

 
 
 

sebagai dalil hukum syara’. Menurut Muhammad Abu Zahrah, pandangan ulama terhadap qiyas 
sebagai dalil hukum syara’ terbagi menjadi tiga kelompok. Pertama, jumhur ulama yang menerima 
qiyas sebagai dalil syara’. Mereka menggunakan qiyas untuk masalah-masalah yang tidak memiliki 
ketentuan hukum dalam Al-Qur’an, Sunnah, maupun ijma’, dengan penerapan yang wajar dan tidak 
berlebihan. Kedua, ulama Zhahiriyah dan Syi’ah Imamiyah, yang menolak penggunaan qiyas secara 
mutlak. Zhahiriyah juga menolak penemuan ‘illat suatu hukum dan berpendapat bahwa tidak perlu 
mengetahui tujuan penetapan hukum syara’. Ketiga, kelompok ulama yang menggunakan qiyas 
secara luas dan mudah. Mereka kadang-kadang mencoba menggabungkan dua hal yang tidak 
memiliki kesamaan ‘illat dan memberi kekuatan yang lebih tinggi pada qiyas, bahkan sampai 
membatasi ruang lingkup beberapa ayat Al-Qur’an atau hadits.  Argumentasi dari ketiga kelompok 
ini kemudian dapat dikelompokkan lagi menjadi dua, yaitu mereka yang menerima dan mereka 
yang menolak penggunaan qiyas. Setiap kelompok mendasarkan dalilnya pada Al-Qur’an, Sunnah, 
ijma’ ulama atau sahabat, serta dalil ‘aqli.  

Dalil Al-Qur’an 

Dalil yang dikemukakan oleh jumhur ulama untuk mendukung qiyas sebagai dalil syara’ antara 
lain berasal dari Al-Qur’an, di mana Allah Swt. memberi petunjuk untuk menyamakan dua hal, 
sebagaimana tercantum dalam Surat Yasin (36): 78-79. 

ةٍ وَهُوَ بكُِل ِ خَلْقٍ عَلِيمٌ وَ ضَرَبَ لَناَ مَثلًَا وَنَسِيَ خَلْقَهُ قاَلَ مَنْ يحُْييِ الْعِظَامَ وَهِيَ رَمِيمٌ قلُْ يحُْيِيهَا الَّذِي أنَْشَأهََا أَ  لَ مَرَّ وَّ  

la berkata, "Siapakah yang akan menghidupkan tulang belulang sesudah ia 
berserakan?"Katakanlah, "Yang akan menghidupkannya adalah yang mengadakannya pertama 
kali." 

Ayat ini menjelaskan bahwa Allah menyamakan kemampuan-Nya dalam menghidupkan tulang-
tulang yang berserakan di masa depan dengan kemampuan-Nya saat menciptakan tulang-tulang 
tersebut untuk pertama kali. Dengan kata lain, menghidupkan kembali tulang-tulang itu 
diperlakukan setara dengan penciptaannya yang pertama.Namun, kelompok Zhahiri menolak 
penafsiran ini sebagai dasar qiyas. Mereka berpendapat bahwa Allah tidak pernah menyatakan 
bahwa menghidupkan tulang belulang di kemudian hari secara otomatis terkait dengan penciptaan 
pertama. Allah juga tidak mengabarkan bahwa penciptaan awal menuntut agar tulang-tulang itu 
dihidupkan kembali. Jika penciptaan pertama memang mewajibkan penghidupan kembali, maka 
logikanya Allah juga harus “melenyapkan” tulang itu setelah penciptaan pertama dan kemudian 
menghidupkannya lagi, yang tidak pernah diajarkan dalam Islam. Pandangan semacam ini dianggap 
menyimpang dan hanya terdapat dalam ajaran reinkarnasi. Oleh karena itu, menurut Zhahiri, 
makna ayat tersebut seharusnya dipahami secara lahir saja, yakni bahwa Allah yang mampu 
menciptakan sesuatu untuk pertama kali juga mampu menghidupkan orang mati di kemudian hari. 

Dalil As-Sunnah 

Salah satu dalil dari sunnah yang dijadikan argumentasi oleh jumhur ulama untuk penggunaan 
qiyas adalah hadis tentang percakapan Nabi Muhammad dengan Muaz ibn Jabal ketika beliau diutus 
ke Yaman sebagai penguasa. Nabi bertanya, “Bagaimana engkau akan menetapkan hukum jika 
seseorang datang kepadamu dengan sebuah perkara?” Muaz menjawab, “Saya akan menetapkan 
hukum berdasarkan Kitab Allah.” Nabi kemudian bertanya, “Jika ketentuannya tidak ada dalam 
Kitab Allah?” Muaz menjawab, “Saya akan merujuk pada sunnah Rasul.” Nabi kembali bertanya, 
“Kalau pun dalam sunnah tidak ditemukan?” Muaz menjawab, “Saya akan menggunakan ijtihad 
dengan pertimbangan nalar (ra’yu) saya.” Nabi bersabda, “Segala puji bagi Allah yang telah 
memberikan petunjuk kepada utusan-Nya sesuai dengan yang diridhai Rasulullah.” Menurut 
jumhur ulama, hadis ini menjadi bukti kuat bahwa qiyas memiliki kedudukan sebagai dalil syara’. 
Namun, kelompok Zhahiri menolak hadis ini, baik dari sisi matan (teks) maupun sanad (rantai 
periwayatan).  



28 – Qiyas sebagai Metode Penggalian Hukum Syara 

 

 
 
 

Dari sisi sanad, Zhahiri menilai hadis ini tidak sah karena hanya diriwayatkan melalui satu jalur 
yang lemah. Alasannya, pertama, hadis tersebut diriwayatkan dari suatu kaum yang identitasnya 
tidak diketahui, sehingga periwayatan mereka tidak bisa dijadikan hujah. Kedua, dalam urutan 
perawi terdapat Harits ibn ‘Amru, yang hanya meriwayatkan hadis melalui jalur ini dan tidak dari 
sumber lain. Selain itu, ulama Zhahiri juga menilai hadis ini maudhu’ (palsu) karena mustahil ada 
hukum yang tidak dijelaskan dalam Al-Qur’an, mengingat Allah telah menegaskan dalam Surat Al-
An’am (6):38 bahwa semua makhluk telah diatur oleh-Nya. 

طْناَ فيِ الْكِتاَبِ مِنْ شَيْءٍ   مَا فَرَّ

Tiadalah Kami alpakan sesuatu pun di dalam Al-Kitab (Al-Qur'an). Dari segi artinya, menurut 
Zhahiri, hadis Muaz itu tidak sedikit pun menyebut tentang qiyâs dengan cara apa pun. Dalam hadis 
itu hanya disebutkan penggunaan ra'yu; peng-gunaan ra'yu tidaklah berarti qiyās. Ra'yu itu 
hanyalah menetapkan hukum dengan cara terbaik, lebih hati-hati, dan lebih selamat akibatnya. 
Sedangkan qiyas menetapkan hukum sesuatu yang tidak ada nashnya seperti hukum ses-uatu yang 
ada nash-nya, apakah itu terbaik, secara hati-hati dan berakibat baik atau tidak. 

Perbedaan pendapat di kalangan umat Islam jarang terjadi mengenai masalah yang telah 
memiliki ketetapan dalam nash Al-Qur’an dan sunnah. Oleh karena itu, yang dimaksud dengan 
perbedaan pendapat dalam ayat tersebut adalah masalah hukum yang tidak diatur secara tegas 
dalam nash syara’. Ayat itu mendorong umat Islam untuk merujuk kepada Al-Qur’an dan sunnah 
dengan pemikiran mendalam, mencari kesamaan antara masalah baru dengan ketentuan yang ada 
dalam nash. Proses menemukan kesamaan ini hanya dapat dilakukan melalui penggunaan nalar 
(ra’yu). Pandangan ini ditanggapi oleh kelompok Zhahiri, yang berpendapat bahwa Allah tidak 
membatasi makna “ulil amri” dengan konsep qiyas. Menurut mereka, Allah tidak pernah 
memerintahkan ulil amri untuk menetapkan hukum hanya berdasarkan pendapat atau qiyas 
mereka sendiri. Allah hanya memerintahkan mereka untuk menyampaikan apa yang mereka 
dengar dari Nabi. Dengan memahami agama yang diturunkan kepada Nabi, ulil amri kemudian 
mengajarkan dan memberi petunjuk kepada umatnya. Lebih lanjut, Zhahiri menekankan bahwa 
perintah Allah untuk merujuk kembali ketika terjadi perbedaan pendapat hanya terkait Al-Qur’an 
dan sunnah. Tidak ada perintah untuk merujuk kepada qiyas. Dengan demikian, menurut Zhahiri, 
qiyas bukanlah bagian dari Al-Qur’an atau sunnah, sehingga tidak dapat dijadikan rujukan hukum 
ketika terjadi perbedaan pendapat. 

Atsar Shababi 

Adapun argumentasi jumhur ulama berdasarkan atsar sa-habat dalam penggunaan qiyâs, 
adalah: Surat Umar ibn Khattab kepada Abu Musa al-Asy'ari sewaktu diutus menjadi qodhi di 
Yaman. Umar berkata, 

ِ فإَنِْ لمَْ تجَِدْ فاَجْتهَِدُ رَأيَكََ   اقض بكِِتاَبِ الله فإن لم تجد فَبِسُنَّةِ رَسُولِ اللََّّ

Putuskanlah hukum berdasarkan kitab Allah. Bila kamu tidak menemukannya, maka putuskan 
berdasarkan sunah Rasul. Jika tidak juga kamu peroleh di dalam sunah, berijtihadlah dengan 
menggunakan rayu. 

Pesan Umar ini dilanjutkan dengan: 

 أعْرِفِ الأمَْثاَلَ وَالأشَْباَهَ وَقِسِ الْأمُُورَ عِنْدَ ذلَِكَ 

Ketahuilah kesamaan dan keserupaan; Qiyas-kanlah segala urusan waktu itu. 

Bagian awal atsar menjelaskan perintah untuk menggunakan ra’yu ketika tidak ditemukan 
jawaban hukum dalam Al-Qur’an maupun sunnah. Bagian akhir atsar shahabi menekankan 
pentingnya mencari kesamaan antara dua hal dan menerapkan qiyas bila kesamaan itu ditemukan. 



29 – Qiyas sebagai Metode Penggalian Hukum Syara 

 

 
 
 

Namun, atsar shahabi terkait pesan Umar ibn Khattab kepada Abu Musa ditolak oleh ulama Zhahiri 
karena sanad dan matannya tidak sah. Sanad pertama melalui Abdul Malik ibn Wahid ibn Ali’ 
dianggap lemah karena periwayatnya matruk dan ayahnya tidak dikenal secara pasti. Jalur kedua 
dianggap munqathi’ karena sebagian perawinya tidak dikenal. Oleh karena itu, atsar ini tidak dapat 
dijadikan dalil bahwa sahabat menggunakan qiyas. Bahkan, banyak ucapan Umar menolak qiyas, 
dan atsar penolakan tersebut lebih kuat dibandingkan yang mendukung qiyas. Meski begitu, para 
sahabat memang kadang menetapkan pendapat berdasarkan qiyas. Contohnya, pengangkatan Abu 
Bakar sebagai khalifah setelah Nabi wafat dilakukan dengan qiyas; beliau sebelumnya pernah 
ditunjuk Nabi sebagai imam shalat saat sakit. Para sahabat menyamakan kedudukan Abu Bakar 
sebagai imam shalat dengan kedudukannya sebagai khalifah, sehingga mereka sepakat 
mengangkatnya. Namun, Zhahiri menolak logika ini, karena penunjukan Abu Bakar sebagai imam 
shalat tidak otomatis menjadi alasan untuk menjadi khalifah. Menurut mereka, Abu Bakar diangkat 
karena keutamaannya dibanding sahabat lainnya, bukan melalui qiyas.  

Kelompok yang menolak penggunaan qiyas dalam hukum syara’ antara lain:  Syi’ah Imamiyah: 
menolak qiyas sama sekali karena agama Allah tidak dicapai melalui akal dan qiyas dapat merusak 
sunnah, Al-Nazham (Ibrahim ibn Siyar al-Bisri): berpendapat bahwa illat dalam nash dapat 
dijadikan penghubung hukum melalui lafaz umum, bukan melalui qiyas, Ahlu Zhahiri (Zhahiri): 
tidak menggunakan qiyas tetapi menerapkan kaidah "umum lafaz nash" untuk menetapkan hukum. 
Contohnya, jumhur ulama mengqiyas-kan haramnya memukul orang tua dengan larangan 
mengucapkan kata “uf” karena keduanya menyakiti orang tua. Zhahiri tidak menggunakan qiyas, 
tetapi tetap berpendapat memukul orang tua haram. Mereka beralasan bahwa kewajiban berbuat 
baik kepada orang tua sudah jelas dalam Al-Qur’an dan Hadis, sehingga melukai orang tua dengan 
cara apa pun termasuk memukul tetap haram. Dengan demikian, larangan memukul orang tua 
bukan karena qiyas terhadap kata “uf”, tetapi karena dalil umum dari nash. 

Penerapan Qiyas dalam Hukum Ekonomi Syariah 

Qiyas merupakan salah satu metode ijtihad dalam hukum Islam yang digunakan untuk 
menetapkan hukum bagi perkara baru yang tidak secara eksplisit disebutkan dalam Al-Qur’an 
maupun Hadis. Dalam ekonomi syariah, qiyas berperan penting untuk memberikan pedoman 
hukum atas transaksi modern maupun aktivitas ekonomi yang belum diatur secara langsung dalam 
nash syariah.  Salah satu contoh penerapan qiyas adalah dalam transaksi ijarah atau sewa-
menyewa. Dalam hal ini, akad sewa-menyewa diqiyaskan kepada jual beli (bai’), yang merupakan 
pokok (ashl) hukum. Jual beli hukumnya sah dan diperbolehkan karena adanya akad tukar-
menukar yang dilakukan secara rela. Pada transaksi sewa-menyewa, meskipun yang dipertukarkan 
adalah hak manfaat atau jasa dengan upah, prinsip akad yang bersifat sukarela tetap sama. Oleh 
karena itu, melalui qiyas, sewa-menyewa dianggap sah secara syariah dan ketentuan umum yang 
berlaku pada jual beli dapat diterapkan, termasuk syarat-syarat akad yang harus dipenuhi. Selain 
itu, qiyas juga digunakan untuk menyesuaikan hukum transaksi keuangan modern dengan akad 
tradisional. Contohnya adalah Sukuk atau obligasi syariah yang diqiyaskan dengan akad 
Mudharabah (bagi hasil) atau Musyarakah (kerja sama modal). ‘Illat atau sebab hukum yang 
menjadi dasar qiyas adalah kesamaan prinsip pembagian risiko, keuntungan, dan kepemilikan aset. 
Dalam Sukuk, hak kepemilikan dan imbal hasil terkait dengan aset riil atau kinerja proyek, bukan 
sekadar bunga pinjaman. Dengan demikian, Sukuk dapat diperbolehkan selama memenuhi prinsip-
prinsip syariah yang sama dengan akad tradisional, seperti berbasis aset nyata dan imbal hasil yang 
terkait dengan kinerja aset atau proyek. Contoh lainnya adalah penerapan qiyas dalam keharaman 
narkoba dan zat adiktif. Khamar (minuman keras) merupakan pokok (ashl) yang hukumnya haram 
karena sifatnya yang memabukkan dan merusak akal. Semua zat yang memiliki ‘illat serupa, seperti 
narkoba atau minuman beralkohol selain khamar, diqiyaskan kepada khamar. Oleh karena itu, 
berdasarkan qiyas, konsumsi, perdagangan, dan peredaran zat-zat tersebut hukumnya haram 
dalam ekonomi syariah. Prinsip ini tidak hanya berlaku pada konsumsi pribadi, tetapi juga 
mengatur aktivitas ekonomi yang terkait agar tetap sesuai dengan syariah.  Dari ketiga contoh 
tersebut, terlihat bahwa qiyas menjadi alat penting dalam mengembangkan hukum Islam di bidang 
ekonomi. Dengan menggunakan prinsip kesamaan ‘illat, hukum yang sudah jelas dari nash dapat 



30 – Qiyas sebagai Metode Penggalian Hukum Syara 

 

 
 
 

diperluas untuk mengatur transaksi baru dan fenomena modern, sehingga tetap menjaga 
kemaslahatan umat dan kesesuaian dengan prinsip syariah. 

Kesimpulan 
Qiyas merupakan metode penting dalam penggalian hukum syara’ yang memungkinkan mujtahid 
menetapkan hukum pada persoalan baru yang tidak secara eksplisit disebutkan dalam Al-Qur’an dan 
Hadis. Melalui qiyas, hukum dari suatu pokok masalah (ashl) dapat diterapkan pada cabang masalah 
(far‘) yang memiliki kesamaan ‘illat atau alasan hukum. Kesamaan ‘illat inilah yang menjadi inti dan 
dasar keberlakuan qiyas, sehingga metode ini memastikan bahwa hukum Islam tetap konsisten, 
rasional, dan relevan dengan perkembangan zaman. Walaupun terdapat perbedaan pendapat di 
kalangan ulama terkait penggunaan qiyas, sebagian besar ulama menerima qiyas sebagai instrumen 
ijtihad yang sah selama memenuhi syarat-syarat rukun, ashal, far‘, dan ‘illat. Dalam praktiknya, qiyas 
juga menunjukkan fleksibilitas hukum Islam dalam menghadapi fenomena kontemporer, khususnya 
di bidang ekonomi syariah. Contoh penerapannya antara lain pada transaksi sewa-menyewa (ijarah) 
yang diqiyaskan dengan jual beli (bai’), serta instrumen keuangan modern seperti Sukuk yang 
diqiyaskan dengan akad tradisional Mudharabah atau Musyarakah. Qiyas juga diterapkan untuk 
menegaskan keharaman narkoba dan zat adiktif dengan menganalogikannya pada khamar, 
berdasarkan kesamaan illat yang memabukkan dan merusak akal. Dengan demikian, qiyas tidak 
hanya menjadi alat penggalian hukum yang sistematis, tetapi juga instrumen untuk menjembatani 
ketentuan hukum klasik dengan persoalan baru. Qiyas menegaskan pentingnya prinsip rasionalitas 
dan kemaslahatan dalam hukum Islam, sehingga syariat tetap relevan dan mampu memberikan 
pedoman bagi umat dalam kehidupan sehari-hari, baik dalam ibadah maupun muamalah, sesuai 
dengan tujuan syariat untuk menegakkan manfaat. 

Referensi 

Abdul Halim & Muhlizar, The Relevance of Qiyas in Contemporary Legal Determination: 
Analysis of Usul Fiqh, Journal Corner of Education, Linguistics, and Literature, Vol. 4 No. 1 
(2025), hlm. 51–68.  Journal Corner & Publishing 

Ahmad Masfuful Fuad, Qiyas Sebagai Salah Satu Metode Istinbāṭ Al-Ḥukm, Mazahib, Vol. 15 No. 
1 (2025), hlm. 1–16.  UINSAM Journal 

Amir Syarifuddin. Ush Fiqh, Kencana, Jakarta, 2011.hal.170-237.  

Anton Jamal, Ijtihad dan Qiyas Menurut Imam Syafi’i, Maqasidi: Jurnal Syariah dan Hukum, Vol. 
4 No. 1 (2025), hlm. 23–38.  Journal of State Islamic Institute 

Ardiansyah Yogie & Said Azren Qadraini, Qiyas dalam Ushul Fiqh: Definisi, Signifikansi, dan 
Aplikasi Kontemporer, Al-Mashlahah Jurnal Hukum Islam dan Pranata Sosial, Vol. 13 No. 01 
(2025). Hal. 1–21. Markas Jurnal STAI Al Hidayah Bogor 
doi:https://doi.org/10.30640/ekonomika45.v10i2.1969 

Ahmad Zakirullah Mohamed Shaarani & Ridhwan Ahmad, Qiyas Al Shabah dan Aplikasinya 
dalam Kewangan Islam, Journal of Muamalat and Islamic Finance Research (2025). 

Fathurrahman Azhari, Qiyas sebagai Metode Penggalian Hukum Islam, Syariah: Jurnal Hukum 
dan Pemikiran, Vol. 13 No. 1 (2025), hlm. 86–101.  UIN Antasari Journals 

Ina Nasihatul Ummah & Jamal Abdul Aziz, Qiyas sebagai Metode Ijtihad dan Implementasinya 
dalam Transaksi Keuangan Islam Kontemporer, Al-Muzdahir: Jurnal Ekonomi Syariah, Vol. 
7 No. 1 (2025), hlm. 99–118.  Ejournal UNSUDA 

Independensi Dewan Pengawas Syari'ah dalam Penerapan Prinsip Syariah di Lingkungan  

Linda Novianti. (2021). Politik Hukum Indonesia yang Berkaitan dengan Statuta Roma dalam 
Penegakkan Pelanggaran Hak Minoritas, Jurnal Khazanah Hukum, 3(1), 34-46. 

Loiy Alsheyab, Analogical Reasoning (Qiyās Ṭardī) in Principles of Islamic Jurisprudence and 
Contemporary Applications, Jordan Journal of Islamic Studies, Vol. 21 No. 3 (2025), hlm. 
113–138.  Jordan Journal of Islamic Studies 



31 – Qiyas sebagai Metode Penggalian Hukum Syara 

 

 
 
 

Masyhadi Masyhadi, Peran Qiyas dalam Pengembangan Hukum Islam Modern: Perspektif 
Ushul Fiqh, MODELING: Jurnal PGMI, Vol. 11 No. 1 (2025), hlm. 45–59. Gubug Jurnal STITNU 
Al Hikmah 

Muhazzir Budiman, Qiyas Tidak Digunakan oleh Sebagian Kelompok (Analisis Ushul Fiqh), 
Syariah: Journal of Islamic Law, (2025), hlm. 7–22.  Ejournal STISNU Aceh 

 Perbankan  Syariah.  Jurnal  Ekonomika45,  10(2),  536-554.  

Ramli. Sumber-sumber Hukum Islam, Citra Sains LPKBN. Surakarta. 2015.hal.116.  

Ramli. Sumber-sumber Hukum Islam, Citra Sains LPKBN. Surakarta. 2015.hal.17- 

Ramli. Ushuluddin Fiqh, Nuta Media, Yogyakarta. 2021.hal.75-79.  

Satria Efendi. Ushul Fiqh, Kencana 2005, Jakarta, Januari 2017.hal.118-130. 

Syed Ameer Hassan & Yasir Munir, The Argument Against Qiyas and Its Relationship with 
Istihsan in Islamic Jurisprudence, Al-Anfal, Vol. 3 No. 4 (2025), hlm. 42–46. Al-Anfal Journal 

Yusna Zaidah, Model Hukum Islam: Suatu Konsep Metode Penemuan Hukum melalui 
Pendekatan Ushuliyyah, Syariah: Jurnal Hukum dan Pemikiran, Vol. 17 No. 2 (2025), hlm. 
120–135. UIN Antasari Journals 

Zulbaidah, Wardiyah, M. L., Pelita, B. N., Supriyadi, D., & Hasana, N. (2023). Analisis Konsep  

Zulbaidah. (2025). Ushul Fiqh Kaidah-Kaidah Tasyri’iyah (Hukum Keluarga), Bandung: PT. 
Liventurin 


