
40 - Mutlaq dan Muqayyad dari Segi Hukum, Lafadz, dan Sebab Hukumnya Sama atau Berbeda 

 

 
 

 
 

GERECHTIKEIT JOURNAL 
Vol 01, No. 02, 2025, pp. 40-50 

https://journal.inacexter.com/index.php/gerechtikieit 
©International Academic Research Center 

  

Mutlaq dan Muqayyad dari Segi Hukum, Lafadz, dan Sebab 

Hukumnya Sama atau Berbeda 

Amung Turhamun1, Elsya Alza Nuraisyah2, Gan Malik Hudaya Kusumah3, Imam Zam-Zami 4, 
Silma Anees Anjani 5  

1,2,3,4,5 Fakultas Syariah Dan Hukum, Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung,  
Jl. A. H. Nasution No. 105, Bandung, 40614, Indonesia 

* Corresponding Author : amungtrhmn29@gmail.com, elsyaalza970@gmail.com, ganmalik176@gmail.com, 
imamzhamzhami@gmail.com, aneesanjani@gmail.com  

 
Abstrak: Penelitian ini mengkaji konsep muthlaq dan muqayyad dalam ushul fiqih sebagai aspek krusial 
untuk memahami interpretasi nash syariah Al-Qur’an dan Hadis. Permasalahan utama adalah risiko kesalahan 
ijtihad akibat generalisasi berlebihan atau pembatasan yang tidak tepat dalam penerapan hukum Islam, yang 
dapat mengganggu keselarasan dengan tujuan syariat. Tujuan penulisan adalah mengeksplorasi konsep ini 
secara komprehensif, meliputi definisi, hukum, macam-macam, kaidah-kaidah, serta implikasi dalam hukum 
keluarga, untuk memberikan panduan akurat dalam implementasi syariat. Metode penelitian menggunakan 
pendekatan deskriptif-analitik berbasis pustaka (library research), dengan analisis isi terhadap sumber 
normatif seperti Al-Qur’an, Hadis, dan literatur ushul fiqih klasik-modern, serta penerapan kaidah seperti 
haml al-muthlaq ‘ala al-muqayyad. Hasil penelitian menunjukkan bahwa muthlaq merujuk pada ungkapan 
tanpa batasan, sedangkan muqayyad terikat syarat tertentu; hukum keduanya berlaku sesuai dalalahnya, 
dengan kaidah membawa muthlaq ke muqayyad jika hukum dan sebab sama, serta implementasinya dalam 
hukum keluarga, seperti nafkah istri, menekankan keseimbangan antara kewajiban universal dan 
pertimbangan spesifik untuk mencapai keadilan.  
 
Kata Kunci: Ushul Fiqih, Mutlaq, Muqayyad, Al-Qur’an, Hadist, Lafadz, Hukum Keluarga Islam. 

 

Pendahuluan 
 

Ushul fiqih merupakan bidang studi fundamental dalam hukum Islam yang bertujuan 
memahami prinsip-prinsip dasar dari sumber utama syariat, yakni Al-Qur’an dan Hadis. Kedua 
sumber ini tidak hanya menyediakan panduan kehidupan, tetapi juga menampilkan keragaman 
dalam ungkapan dan makna yang memerlukan interpretasi agar hukum yang dihasilkan selaras 
dengan tujuan Allah SWT dan Rasul-Nya. Sepanjang sejarah, ulama seperti Imam Syafi’i dan Abu 
Hanifah telah merumuskan berbagai teknik penafsiran untuk menjamin ketepatan dan keselarasan 
implementasi syariat di tengah dinamika sosial. Tanpa wawasan mendalam tentang metode-
metode ini, risiko kesalahan dalam ijtihad dapat meningkat, sehingga ushul fiqih berfungsi sebagai 
jembatan antara teks nash dan realitas kehidupan umat Islam. 

Salah satu aspek krusial dalam menginterpretasi nash syariah adalah analisis karakteristik 
ungkapan, yang mencakup dimensi seperti sifat umum, khusus, terikat, dan bebas. Ungkapan dalam 
nash sering kali saling terkait dan melengkapi, sehingga penafsiran yang keliru dapat menyebabkan 
penyimpangan hukum. Ulama menekankan pentingnya memperhatikan ciri-ciri ini untuk 
menghindari generalisasi berlebihan atau pembatasan yang tidak tepat, yang pada akhirnya 
memastikan penerapan syariat tetap relevan dan adil di berbagai konteks zaman. 

Dalam konteks karakteristik ungkapan, sifat umum (‘am) merujuk pada pernyataan yang 
mencakup semua subjek tanpa kecuali, sedangkan sifat khusus membatasi pada subjek tertentu. 
Sementara itu, sifat muqayyad dan muthlaq berkaitan dengan apakah ungkapan dibebani oleh 
batas, persyaratan, atau atribut tambahan. Pemahaman terhadap aspek-aspek ini membantu 

mailto:amungtrhmn29@gmail.com
mailto:elsyaalza970@gmail.com
mailto:ganmalik176@gmail.com
mailto:imamzhamzhami@gmail.com
mailto:aneesanjani@gmail.com


41 - Mutlaq dan Muqayyad dari Segi Hukum, Lafadz, dan Sebab Hukumnya Sama atau Berbeda 

 

 
 

 
 

menyatukan nash-nash yang tampak bertentangan, seperti ketika satu ayat menetapkan hukum 
secara luas, tetapi ayat lain membatasinya, sehingga hukum akhirnya menjadi lebih spesifik. 

Secara lebih mendalam, konsep muthlaq dan muqayyad adalah komponen utama dari 
kaidah lughawiyah dalam ushul fiqih, di mana muthlaq adalah ungkapan yang lepas dari segala 
batasan, sehingga hukumnya berlaku secara universal tanpa restriksi. Sebaliknya, muqayyad 
adalah ungkapan yang terikat pada kondisi atau persyaratan tertentu, yang menyempitkan cakupan 
hukum. Konsep ini sering muncul dalam praktik, seperti ketika perintah shalat dinyatakan secara 
muthlaq di Al-Qur’an, namun dibatasi oleh Hadis yang merinci syarat wudhu dan waktu spesifik. 

Signifikansi pemahaman muthlaq dan muqayyad terletak pada kemampuan 
menyinkronkan nash-nash yang berbeda, sehingga mencegah kesalahpahaman dalam pelaksanaan 
hukum syariat. Tanpa wawasan ini, umat Islam berpotensi memperluas hukum yang seharusnya 
terbatas atau sebaliknya, yang dapat merusak integritas ajaran Islam. Oleh karena itu, jurnal ini 
akan mengeksplorasi konsep ini secara komprehensif, mulai dari definisi, macam-macam, serta 
implikasi hukum, untuk menyediakan bimbingan yang akurat dalam implementasi syariat sesuai 
kehendak Allah SWT dan Rasul-Nya. 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan metodologi deskriptif-analitik untuk mengkaji konsep muthlaq 
dan muqayyad dalam ushul fiqih, dengan penekanan pada aspek hukum, lafaz, dan sebab 
hukumnya yang sama atau berbeda. Jenis penelitian ini adalah konseptual berbasis pustaka 
(library research), yang bertujuan menganalisis konsep-konsep teoritis tanpa pengumpulan data 
empiris lapangan.  yang berorientasi pada pemahaman mendalam terhadap objek kajian. Data 
penelitian diperoleh melalui teknik studi literatur dan observasi, kemudian dianalisis 
menggunakan metode analisis isi untuk mengidentifikasi pola, makna, dan substansi yang 
relevan. (Novianti, 2021) Pendekatan ini diterapkan melalui kajian teks normatif seperti Al-
Qur’an, Hadi dan literatur ushul fiqih klasik juga modern. Data dikumpulkan dari perpustakaan 
digital, kitab referensi, dan jurnal ilmiah. Metode analisis meliputi analisis isi dengan mekanisme 
sistematis: identifikasi lafaz muthlaq dan muqayyad; perbandingan perbedaan hukum, lafaz, dan 
sebab melalui ayat-Hadis; penerapan kaidah seperti haml al-muthlaq ‘ala al-muqayyad; 
implementasi dalam hukum keluarga serta penyimpulan implikasi praktis. Pendekatan ini 
memastikan analisis yang komprehensif, objektif, dan selaras dengan prinsip ushul fiqih, sehingga 
memberikan panduan akurat untuk memahami dinamika hukum Islam. Selain itu, validitas 
temuan diperkuat melalui analisis sumber yang dilakukan secara literatif untuk memastikan 
konsistensi antara teori ushul fiqih dengan aplikasi praktis dalam konteks sosial-kultural 
kontemporer. 

Hasil dan Pembahasan 

Pengertian Muthlaq dan Muqayyad 
 

Kata mutlaq menurut bahasa yang berarti sesuatu yang dilepas/tidak terikat. Secara 
etimologi lafaz mutlaq adalah isim maf’ul dari asal atlaqo-yuqliqu-itlaaqon-fahuwa mutlaqun yang 
artinya sesuatu yang tidak ada batasannya. (Firmansyah, 2025) Menurut ahli ushul fiqih, mutlaq 
adalah sebagai lafaz yang memberi petunjuk terhadap maudhu’nya (sasaran penggunaan lafal) tanpa 
memandang kepada satu, banyak atau sifatnya, tetapi memberi petunjuk kepada hakikat sesuatu 
menurut apa adanya. Misalnya, rajulun (seorang laki-laki), rijalun, (banyak laki-laki), kitabun (buku). 
Contoh lafal mutlaq dalam nash dapat diamati dari lafal raqabah yang terdapat dalam QS. Al-
Mujadalah ayat 3: 

  ذٰلِكُمْ تُ وْعَظُوْنَ  ۗ   انَْ ي َّتَمَاۤسَّا  وَالَّذِيْنَ يظُٰهِرُوْنَ مِنْ نِ سَاۤ ئهِِمْ ثَُُّ يَ عُوْدُوْنَ لِمَا قاَلُوْا فَ تَحْريِْ رُ رَقَ بَةٍ مِ نْ قَ بْلِ 
   ﴾٣وَاللهُ بِاَ تَ عْمَلُوْنَ خَبِيٌْْ ﴿ ۗ   بِهِ 



42 - Mutlaq dan Muqayyad dari Segi Hukum, Lafadz, dan Sebab Hukumnya Sama atau Berbeda 

 

 
 

 
 

 “Orang-orang yang menzhihar istri mereka, kemudian mereka hendak menarik kembali apa 
yang mereka ucapkan, maka (wajib atasnya) memerdekan seseorang budak sebelum kedua 
suami istri itu bercampur. Demikianlah yang diajarkan kepada kamu, dan Allah Maha 
Mengetahui apa yang kamu kerjakan”.  

Ayat ini menjelaskan tentang kaffarat zhihar bagi suami yang menyerupakan istrinya 
dengan ibunya dengan memerdekannya budak. Ini dipahami dari ungkapan ayat “maka 
merdekakanlah seorang budak”. 

Lafaz raqabah diatas adalah muthlaq karena ini tidak diiringi dengan sifat apapun, 
apakah perintah untuk membebaskan budak sebagai kaffarat zhihar tersebut meliputi 
pembebasan seorang budak yang mencakup segala jenis budak, baik yang mukmin atau yang 
kafir. Pemahaman ini didukung pula pemakaian kata raqabah pada ayat di atas merupakan 
bentuk nakirah dalam konteks positif. 

Sedangkan muqayyad menurut bahasa berarti ikatan yang menghalangi sesuatu 
memiliki kebebasan gerak. (Firmansyah, 2025) Menurut istilah, muqayyad adalah lafaz yang 
menunjukkan suatu satuan dalam jenisnya yang dikaitkan dengan sifat tertentu. Misalnya, 
ungkapan rajulun iraki (seorang laki-laki asal Irak), hamba sahaya yang beriman. Contohnya 
QS. An-Nisa, ayat 92: 

 وَمَنْ قَ تَلَ مُؤْمِنًا خَطئًَا فَ تَحْريِْ رُرَقَ بَةٍ مُّؤْمِنَةٍ وَّدِيةٌَ مُّسَلَّمَةٌ اِلٰٰ  ۗ  وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ انَْ ي َّقْتُلَ مُؤْمِنًا اِلاَّ خَطئًَا
قُ وْا اهَْلِهِۤ اِلاَّا    ۗ  وَاِنْ كَانَ مِنْ قَ وْمٍ ۗ  فَ تَحْريِْ رُ رَقَ بَةٍ مُّؤْمِنَةٍ  فاَِنْ كَانَ مِنْ قَ وْمٍ عَدُوٍ  لَّكُمْ وَهُوَمُؤْمِنٌ  ۗ  انَْ يَّصَّدَّ

ثاَقٌ فَدِيةٌَ مُّسَلَّمَةٌ اِلٰٰ  نَ هُمْ مِ ي ْ نَكُمْ وَبَ ي ْ دْ فَصِيَامُ شَهْرَيْنِ مُتَ تَابِعَيِْ  ۗ  وَتََْريِْ رُ رَقَ بَةٍ مُّؤْمِنَةٍ  اهَْلِه بَ ي ْ   فَمَنْ لََّّْ يََِ
 ﴾ ٩٢وكََانَ اللهُ عَلِيْمًاحَكِيْمًا ﴿ ۗ  اِلله  تَ وْبةًَ مِ نَ 

“Tidak patut bagi seorang mukmin membunuh seorang mukmin, kecuali karena tersalah (tidak 
sengaja). Siapa yang membunuh seorang yang beriman secara tidak sengaja (tersalah) maka 
hendaklah memerdekakan seorang hamba sahaya yang beriman dan (membayar) tebusan 
yang diserahkan kepada keluarganya (terbunuh), kecuali jika mereka (keluarga terbunuh) 
membebaskan pembayaran. Jika dia (terbunuh) dari kaum yang memusuhimu, padahal dia 
orang beriman, (hendaklah pembunuh) memerdekakan hamba sahaya mukminat. Jika dia 
(terbunuh) dari kaum (kafir) yang ada perjanjian (damai) antara mereka dengan kamu, 
(hendaklah pembunuh) membayar tebusan yang diserahkan kepada keluarganya serta 
memerdekakan hamba sahaya mukminah. Siapa yang tidak mendapatkan (hamba sahaya) 
hendaklah berpuasa dua bulan berturut-turut sebagai (ketetapan) cara bertobat dari Allah. 
Allah Maha Mengetahui lagi Mahabijaksana”. 
 Lafaz raqabah (hamba sahaya) dalam ayat ini terikat dengan (menggunakan) kata 
“beriman” sebagai qayyidnya. Jadi, ayat ini memerintahkan kepada orang yang membunuh 
seorang mukmin secara tidak sengaja untuk memerdekan hamba sahaya yang beriman dan 
tidak sah memerdekan hamba yang tidak beriman. 
 Dari penjelasan sebelumnya diketahui bahwa perbedaan antara mutlaq dengan 
muqayyad, bahwa mutlaq menunjuk kepada hakikat sesuatu tanpa ada suatu keterangan 
yang mengikatnya dan tanpa memperhatikan satuan serta jumlah. Misalnya, lafal raqabah 
yang terdepat dalam QS. Al-Mujadalah ayat 3 di atas adalah bentuk mutlaq karena tidak 
diikuti sifat apapun. Jadi, ayat ini memerintahkan memerdekakan budak dalam bentuk 
apapun, baik mukmin atau bukan mukmin. Sementara muqayyad menunjuk kepada hakikat 
sesuatu, tetapi mempertimbangkan beberapa hal, yaitu jumlah (kuantitas), sifat atau 
keadaan, seperti pada contoh di atas. 

Hukum Mutlaq dan Muqayyad 
Lafaz mutlaq dan muqayyad masing-masing menunjukkan kepada makna yang qat’i 

dalalahnya. Oleh karena itu, apabila lafaz tersebut mutlak harus diamalkan menurut 
mutlaqnya. Jika lafaz itu muqayyad harus diamalkan menurut muqayyadnya. Yang demikian 



43 - Mutlaq dan Muqayyad dari Segi Hukum, Lafadz, dan Sebab Hukumnya Sama atau Berbeda 

 

 
 

 
 

itu berlaku selama belum ada dalil yang memalingkannya. Artinya dari mutlaq ke muqayyad 
dan dari muqayyad ke mutlaq. (Zulbaidah, 2025) Contohnya sebagai berikut: 
1. Lafaz mutlak yang harus diamalkan sesuai dengan mutlaqnya karena tidak ada dalil lain 

yang memalingkannya, artinya ke muqayyad. Sebagaimana dalam QS. An-Nisa ayat 23 
tentang wanita-wanita yang haram dinikahi: 

تُكُمْ وَخٰلٰتُكُمْ وَبَ نٰتُ اْلَاخِ  تُكُمْ وَاَخَوٰتُكُمْ وَعَمٰ   وَامَُّهٰتُكُمُ   اْلاُ خْتِ  وَبَ نٰتُ  حُر مَِتْ عَلَيْكُمْ امَُّهٰتُكُمْ وَبَ ن ٰ
ئبُِكُمُ الٰ تِِْ فِْ حُجُوْركُِمْ مِ نْ نِ سَاۤئِكُمُ الٰ تِِْ  الٰ تِِْ ارَْضَعْنَكُمْ وَاَخَوٰتُكُمْ مِ نَ الرَّضَاعَةِ وَامَُّهٰتُ 

 نِسَاۤئِكُمْ وَرَبََۤ
 مِنْ اَصْلاَ   ابَْ نَاۤئِكُمُ الَّذِيْنَ  ئِل  وَحَلاَ  ۗ  بِِِنَّ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ  فاَِنْ لََّّْ تَكُوْنُ وْادَخَلْتُمْ  ۗ  دَخَلْتُمْ بِِِنَّ 

   ﴾٢٣كَانَ غَفُوْراً رَّحِيْمًا ﴿  اِنَّ اللهَ  ۗ  وَانَْ تََْمَعُوْابَيَْ اْلاُ خْتَيِْ اِلاَّ مَا قَدْ سَلَفَ  ۗ  بِكُمْ 
“Diharamkan atas kamu (menikahi) ibu-ibumu, anak-anak perempuanmu, saudara-
saudara perempuanmu, saudara-saudara perempuan ayahmu, saudara-saudara 
perempuan ibumu, anak-anak perempuan dari saudara laki-lakimu, anak-anak perempuan 
dari saudara perempuanmu, ibu yang menyusuimu, saudara-saudara perempuanmu 
sesusuan, ibu istri-istrimu (mertua), anak-anak perempuan dari istrimu (anak tiri) yang 
dalam pemeliharaanmu dari istri yang telah kamu campuri, tetapi jika kamu belum 
bercampur dengan istrimu itu (dan sudah kamu ceraikan), tidak berdosa bagimu 
(menikahinya), (dan diharamkan bagimu) istri-istri anak kandungmu (menantu), dan 
(diharamkan pula) mengumpulkan (dalam pernikahan) dua perempuan yang bersaudara, 
kecuali (kejadian pada masa) yang telah lampau. Sesungguhnya Allah adalah Maha 
Pengampun lagi Maha Penyayang”. 

2. Lafaz mutlaq yang ada dalil lain yang menyebabkan ia menjadin muqayyad. Sebagaimana 
dalam QS. An-Nisa ayat 11 tentang kewarisan: 

 اثْ نَ تَيِْ فَ لَهُنَّ ثُ لثُاَ  فاَِنْ كُنَّ نِسَاۤءً فَ وْقَ   ۗ  اوَْلاَ دكُِمْ للِذَّكَرِ مِثْلُ حَظِ  اْلاُ نْ ثَ يَيِْ  يُ وْصِيْكُمُ اللهُ فِْۤ 
هُمَا السُّدُسُ مَِّا تَ رَكَ اِنْ كَانَ    بَ وَيْهِ لِكُل ِ وَلَِ  ۗ  وَاِنْ كَانَتْ وَاحِدَةً فَ لَهَا النِ صْفُ  ۗ  مَا تَ رَكَ   وَاحِدٍمِ ن ْ

 اِخْوَةٌ فَلِأُ مِ هِ السُّدُسُ مِنْ  ۗ  ابََ وٰهُ فَلِأُ مِ هِ الث ُّلُثُ  فاَِنْ لََّّْ يَكُنْ لَّهُ وَلَدٌ وَّوَرثِهَُۤ  ۗ  وَلَدٌ  لَهُ 
 ۗ  فاَِنْ كَانَ لهَُۤ

ااوَْ دَيْنٍ  ؤكُُمْ وَابَْ نَاۤؤكُُمْ ۗ  بَ عْدِ وَصِيَّةٍ ي ُّوْصِيْ بَِِۤ  فَريِْضَةً مِ نَ  ۗ  لاَ تَدْرُوْنَ ايَ ُّهُمْ اقَْ رَبُ لَكُمْ نَ فْعًا ۗ  اٰبََۤ
  ﴾١١كَانَ عَلِيْمًا حَكِيْمًا ﴿ اِنَّ اللهَ  ۗ  اللهِ 

“Allah mensyariatkan (mewajibkan) kepadamu tentang (pembagian warisan untuk) anak-
anakmu, (yaitu) bagian seorang anak laki-laki sama dengan bagian dua orang anak 
perempuan. Jika anak itu semuanya perempuan yang jumlahnya lebih dari dua, bagian 
mereka dua pertiga dari harta yang ditinggalkan. Jika dia (anak perempuan) itu seorang 
saja, dia memperoleh setengah (harta yang ditinggalkan). Untuk kedua orang tua, bagian 
masing-masing seperenam dari harta yang ditinggalkan, jika dia (yang meninggal) 
mempunyai anak. Jika dia (yang meninggal) tidak mempunyai anak dan dia diwarisi oleh 
kedua orang tuanya (saja), ibunya mendapat sepertiga. Jika dia (yang meninggal) 
mempunyai beberapa saudara, ibunya mendapat seperenam. (Warisan tersebut dibagi) 
setelah (dipenuhi) wasiat yang dibuatnya atau (dan dilunasi) utangnya. (Tentang) orang 
tuamu dan anak-anakmu, kamu tidak mengetahui siapa di antara mereka yang lebih 
banyak manfaatnya bagimu. Ini adalah ketetapan Allah. Sesungguhnya Allah adalah Maha 
Mengetahui lagi Mahabijaksana”. 
 Lafaz washiyyatiy disini adalah mutlaq tanpa ada batasan apakah wasiat itu seperdua, 
sepertiga atau seluruh harta peninggalan. Akan tetapi di tempat lain ada hadits Rasulullah 
saw yang menggambarkan bahwa Saad ibn Abi Waqqas bertanya kepada Rasulullah saw 



44 - Mutlaq dan Muqayyad dari Segi Hukum, Lafadz, dan Sebab Hukumnya Sama atau Berbeda 

 

 
 

 
 

dalam suatu dialog ketika beliau mengunjunginya waktu ia sakit, berapa seharusnya ia 
berwasiat terhadap harta bendanya. Rasulullah saw menjawab: 

 الثُ لُثُ وَالثُ لُثُ كَثِيٌْْ 
 “Sepertiga dan sepertiga itu banyak....”. (Hadits Riwayat Al-Bukhari, kitab Al-Janaiz no. 
1295, dan Muslim, kitab Al-Washiyyah no. 1628). 
 Hadits ini membatasi wasiat itu hanya sampai sepertiga saja, tidak boleh lebih. 
Dengan demikian, wasiat dalam ayat di atas menjadi muqayyad dengan adanya hadits 
Saad ibn Abi Waqqas tersebut. (Zulbaidah, 2025) 

3. Lafaz muqayyad yang tetap atas muqayyadnya karena tidak ada dalil lain yang 
menghapuskan batasannya. Contohnya dalam QS. Al-Mujadalah ayat 3-4: 

 ذٰلِكُمْ  ۗ  انَْ ي َّتَمَاۤسَّا  وَالَّذِيْنَ يظُٰهِرُوْنَ مِنْ نِ سَاۤئهِِمْ ثَُُّ يَ عُوْدُوْنَ لِمَا قاَلُوْا فَ تَحْريِْ رُ رَقَ بَةٍ مِ نْ قَ بْلِ 
 ﴾٣وَاللهُ بِاَ تَ عْمَلُوْنَ خَبِيٌْْ ﴿ ۗ  تُ وْعَظُوْنَ بِهِ 

“Orang-orang yang menzihar istrinya kemudian menarik kembali apa yang telah mereka 
ucapkan wajib memerdekakan seorang budak sebelum kedua suami istri itu berhubungan 
badan. Demikianlah yang diajarkan kepadamu. Allah Mahateliti terhadap apa yang kamu 
kerjakan”. (QS. Al-Mujadalah: 3). 

دْ فَصِيَامُ شَهْرَيْنِ مُتَ تَابِعَيِْ مِنْ قَ بْلِ انَْ ي َّتَمَاۤسَّا نًا ۗ  فَمَنْ لََّّْ يََِ   ۗ  فَمَنْ لََّّْ يَسْتَطِعْ فاَِطْعَامُ سِتِ يَْ مِسْكِي ْ
 ﴾ ٤وَللِْكٰفِريِْنَ عَذَابٌ الَيِْمٌ ﴿ ۗ  وَتلِْكَ حُدُوْدُ اللهِ  ۗ  ذٰلِكَ لتُِ ؤْمِنُ وْا بَِلِله وَرَسُوْلهِِ 

“Siapa yang tidak mendapatkan (hamba sahaya) wajib berpuasa dua bulan berturut-turut 
sebelum keduanya berhubungan badan. Akan tetapi, siapa yang tidak mampu, (wajib) 
memberi makan enam puluh orang miskin. Demikianlah agar kamu beriman kepada Allah 
dan Rasul-Nya. Itulah ketentuan-ketentuan Allah. Orang-orang kafir mendapat azab yang 
pedih”. (QS. Al-Mujadalah: 4). 
 Pelaksanaan kiffarat zhihar dengan memerdekakan budak dan puasa yang diberi 
batasan berturut-turut selama dua bulan dan harus dilakukan sebelum kedua suami istri 
bercampur adalah muqayyad dengan ketentuan-ketentuan tersebut.  

4. Lafaz muqayyad yang tidak menjadi muqayyad lagi karena ada dalil lain yang 
menghapuskan batasannya itu. Contohnya pada firman Allah SWT. dalam QS. An-Nisa 
ayat 23 tentang wanita-wanita yang haram dinikahi: 

تُكُمْ وَخٰلٰتُكُمْ  حُر مَِتْ  تُكُمْ وَاَخَوٰتُكُمْ وَعَمٰ   وَامَُّهٰتُكُمُ   اْلُاخْتِ  وَبَ نٰتُ  اْلَاخِ  وَبَ نٰتُ  عَلَيْكُمْ امَُّهٰتُكُمْ وَبَ ن ٰ
ئبُِكُمُ الٰ تِِْ فِْ حُجُوْركُِمْ مِ نْ نِ سَاۤئِكُمُ  الٰ تِِْ ارَْضَعْنَكُمْ وَاَخَوٰتُكُمْ مِ نَ الرَّضَاعَةِ وَامَُّهٰتُ 

 نِسَاۤئِكُمْ وَرَبََۤ
 مِنْ  ابَْ نَاۤئِكُمُ الَّذِيْنَ  ئِل  وَحَلاَ  ۗ  بِِِنَّ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ  فاَِنْ لََّّْ تَكُوْنُ وْادَخَلْتُمْ  ۗ  الٰ تِِْ دَخَلْتُمْ بِِِنَّ 

   ﴾٢٣كَانَ غَفُوْراً رَّحِيْمًا ﴿ اِنَّ اللهَ  ۗ  وَانَْ تََْمَعُوْابَيَْ اْلاُ خْتَيِْ اِلاَّ مَا قَدْ سَلَفَ  ۗ  اَصْلاَ بِكُمْ 
“Diharamkan atas kamu (menikahi) ibu-ibumu, anak-anak perempuanmu, saudara-
saudara perempuanmu, saudara-saudara perempuan ayahmu, saudara-saudara 
perempuan ibumu, anak-anak perempuan dari saudara laki-lakimu, anak-anak perempuan 
dari saudara perempuanmu, ibu yang menyusuimu, saudara-saudara perempuanmu 
sesusuan, ibu istri-istrimu (mertua), anak-anak perempuan dari istrimu (anak tiri) yang 
dalam pemeliharaanmu dari istri yang telah kamu campuri, tetapi jika kamu belum 
bercampur dengan istrimu itu (dan sudah kamu ceraikan), tidak berdosa bagimu 
(menikahinya), (dan diharamkan bagimu) istri-istri anak kandungmu (menantu), dan 
(diharamkan pula) mengumpulkan (dalam pernikahan) dua perempuan yang bersaudara, 



45 - Mutlaq dan Muqayyad dari Segi Hukum, Lafadz, dan Sebab Hukumnya Sama atau Berbeda 

 

 
 

 
 

kecuali (kejadian pada masa) yang telah lampau. Sesungguhnya Allah adalah Maha 
Pengampun lagi Maha Penyayang”. 
 Lafaz raba ibukumullati (anak tirimu) adalah muthlaq yang diberi batasan dengan 
dua batasan, yang pertama (yang berada dalam pemeliharaanmu) yang ibunya sudah 
dicampuri dan batasan yang kedua yaitu “ibunya sudah dicampuri” tetap diamalkan 
selama ibunya belum dicampuri. Jika sudah dicampuri hukumnya haram. (Zulbaidah, 
2025) 
 Batasan pertama tidak dipegang sebagai muqayyad ialah penegasan Allah bahwa 
halalnya anak tiri dinikahi jika ibunya belum dicampuri. dengan firman-Nya: 

 فإَِنْ لََّْ تَكُونوُا دَخَلْتُمْ بِِِنَّ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ 
“Maka jika kamu belum mencampuri mereka (atau menyentuh mereka), maka tidak ada 
dosa atas kamu (untuk menceraikan mereka).” 
 Jika haramnya dikaitkan dengan beradanya dalam pemeliharaan ayah tiri, maka 
tentulah Allah berfirman: 

 لَّ يكن فِ جنوركُِمْ وَلََّْ تَكُونوُا دَخَلْتُمْ بِِمَُونَ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ  فإن
“Maka jika mereka (anak-anak tiri) udak berada dalam pemeliharaanmu dan kamu belum 
mencampuri ibu mereka maka tidak berdosalah kalian.” 
 Firman Allah yang demikian itu tidak ada maka hukumnyapun tetap seperti yang 
diterangkan di atas. 
 

Macam-Macam Muthlaq dan Muqayyad 
Muthlaq dan muqayyad apabila mempunyai hukum dan sebab yang sama maka 

muthlaq harus dibawa kepada muqayyad, sebaliknya bila hukum dan sebabnya tidak sama 
maka yang muthlaq tidak dibawa kepada yang muqayyad, dalam hal ini muthlaq dan 
muqayyad dapat ditinjau dari berbagai bentuknya, sebagai berikut : 
1. Hukum dan sebab sama, maka yang muthlaq dibawa kepada muqayyad, sebagaimana 

firman Allah dalam QS. Al-An`am ayat 145: 

 اَجِدُ فِْ مَاۤ اوُْحِيَ اِلَََّ مَُُرَّمًا عَلٰى طاَعِمٍ 
ۤ
 قُلْ لاَّ

ۤ
تَةً اوَْ دَمًا مَّسْفُوْحًا اوَْ لََْمَ  انَْ يَّكُوْنَ  يَّطْعَمُهُۤ اِلاَّ  مَي ْ

 فَمَنِ اضْطرَُّ غَيَْْ بََغٍ وَّلَاعَادٍ فاَِنَّ ربََّكَ غَفُوْرٌ  ۗ  بِه رجِْسٌ اوَْ فِسْقًا اهُِلَّ لغَِيِْْاللهِ  خِنْزيِْرٍ فاَِنَّه
  ﴾١٤٥رَّحِيْمٌ ﴿

“Katakanlah, “Tidak aku peroleh dalam wahyu yang diwahyukan kepadaku sesuatu yang 
diharamkan memakannya bagi yang ingin memakannya, kecuali (daging) hewan yang 
mati (bangkai), darah yang mengalir, daging babi karena ia najis, atau yang disembelih 
secara fasik, (yaitu) dengan menyebut (nama) selain Allah. Akan tetapi, siapa pun yang 
terpaksa bukan karena menginginkannya dan tidak melebihi (batas darurat), maka 
sesungguhnya Tuhanmu Maha Pengampun lagi Maha Penyayang”. 
 Lafal au damam adalah mutlaq dan lafazh masfuhan au lahma pada adalah muqayyad. 
Hukum keduanya sama yaitu “pengharaman darah” dan sebabnya juga sama yaitu 
“bahayanya darah” karena kedua-duanya sama maka yang mutlaq dibawa kepada yang 
muqayyad, yang muqayyad dijadikan penjelasan bagi yang muthlaq. Jadi yang 
diharamkan ialah “darah yang mengalir” Sedangkan hati dan limpa tidak haram 
dimakan. (Rajjah, 2013) 

2. Hukumnya sama dan berbeda sebab, maka menurut Abu Hanifah dan kawan-kawannya 
yang mutlaq tidak dibawa kepada yang muqayyad 
Ayat mutlaq dalam QS. Al-Mujadalah ayat 3: 

 ذٰلِكُمْ  ۗ  انَْ ي َّتَمَاۤسَّا  وَالَّذِيْنَ يظُٰهِرُوْنَ مِنْ نِ سَاۤئهِِمْ ثَُُّ يَ عُوْدُوْنَ لِمَا قاَلُوْا فَ تَحْريِْ رُ رَقَ بَةٍ مِ نْ قَ بْلِ 



46 - Mutlaq dan Muqayyad dari Segi Hukum, Lafadz, dan Sebab Hukumnya Sama atau Berbeda 

 

 
 

 
 

     ﴾٣وَاللهُ بِاَ تَ عْمَلُوْنَ خَبِيٌْْ ﴿ ۗ  تُ وْعَظُوْنَ بِهِ 
“Orang-orang yang menzihar istrinya kemudian menarik kembali apa yang telah mereka 
ucapkan wajib memerdekakan seorang budak sebelum kedua suami istri itu berhubungan 
badan. Demikianlah yang diajarkan kepadamu. Allah Mahateliti terhadap apa yang kamu 
kerjakan”. 
Ayat muqayyad dalam QS. An-Nisa ayat 92: 

 وَمَنْ قَ تَلَ مُؤْمِنًا خَطئًَا فَ تَحْريِْ رُرَقَ بَةٍ مُّؤْمِنَةٍ وَّدِيةٌَ مُّسَلَّمَةٌ  ۗ  وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ انَْ ي َّقْتُلَ مُؤْمِنًا اِلاَّ خَطئًَا
قُ وْا اِلٰٰ اهَْلِهِۤ اِلاَّا   وَاِنْ كَانَ  ۗ  فَ تَحْريِْ رُ رَقَ بَةٍ مُّؤْمِنَةٍ  فاَِنْ كَانَ مِنْ قَ وْمٍ عَدُوٍ  لَّكُمْ وَهُوَمُؤْمِنٌ  ۗ  انَْ يَّصَّدَّ

ثاَقٌ فَدِيةٌَ مُّسَلَّمَةٌ اِلٰٰ  ۗ  مِنْ قَ وْمٍ  نَ هُمْ مِ ي ْ نَكُمْ وَبَ ي ْ دْ فَصِيَامُ  ۗ  وَتََْريِْ رُ رَقَ بَةٍ مُّؤْمِنَةٍ  اهَْلِه بَ ي ْ  فَمَنْ لََّّْ يََِ
 ﴾ ٩٢وكََانَ اللهُ عَلِيْمًاحَكِيْمًا ﴿ ۗ  شَهْرَيْنِ مُتَ تَابِعَيْنِتَ وْبةًَ مِ نَ اِلله  

“Tidak patut bagi seorang mukmin membunuh seorang mukmin, kecuali karena tersalah 
(tidak sengaja). Siapa yang membunuh seorang mukmin karena tersalah (hendaklah) 
memerdekakan seorang hamba sahaya mukmin dan (membayar) tebusan yang diserahkan 
kepada keluarganya (terbunuh), kecuali jika mereka (keluarga terbunuh) membebaskan 
pembayaran. Jika dia (terbunuh) dari kaum yang memusuhimu, padahal dia orang 
beriman, (hendaklah pembunuh) memerdekakan hamba sahaya mukminat. Jika dia 
(terbunuh) dari kaum (kafir) yang ada perjanjian (damai) antara mereka dengan kamu, 
(hendaklah pembunuh) membayar tebusan yang diserahkan kepada keluarganya serta 
memerdekakan hamba sahaya mukminah. Siapa yang tidak mendapatkan (hamba sahaya) 
hendaklah berpuasa dua bulan berturut-turut sebagai (ketetapan) cara bertobat dari 
Allah. Allah Maha Mengetahui lagi Mahabijaksana”. 
 Kedua ayat di atas berisi hukum yang sama, yaitu pembebasan budak. Sedangkan 
sebabnya berbeda, ayat pertama karena zhihar dan ayat kedua karena pembunuhan tidak 
sengaja (kekeliruan). (Rajjah, 2013) 

3. Hukum berbeda dan sebabnya sama, maka tidak dibawa muthlaq kepada yang muqayyad, 
kecuali ada dalil yang lain. Contohnya hukum berwudhu dan tayamum. (Manna’ Khalil al-
Qattan, 2016) Pada wudhu tangan wajib dibasuh sampai mata siku sedangkan pada 
tayamum hanya menyapu tangan atau mutlaq. Contoh dalam QS. Al-Maidah ayat 6: 

ا اِذَا قُمْتُمْ اِلَٰ الصَّلٰوةِ فاَغْسِلُوْا وُجُوْهَكُمْ وَايَْدِيَكُمْ اِلَٰ الْمَراَ يَ ُّهَا الَّذِيْنَ اٰمَنُ وْۤ
 فِقِ وَامْسَحُوْا بِرُءُوْسِكُمْ  يٰٰۤ

تُمْ جُنُ بًا فاَطَّهَّرُوْا ۗ  وَارَْجُلَكُمْ اِلَٰ الْكَعْبَيِْ  ى اوَْ عَلٰى سَفَرٍ اوَْ جَاۤءَ اَحَدٌ   ۗ  وَاِنْ كُن ْ تُمْ مَّرْضٰۤ  وَاِنْ كُن ْ
 فَ لَمْ تََِدُوْا مَاۤءً فَ تَ يَمَّمُوْا صَعِيْدًا طيَِ بًا فاَمْسَحُوْا بِوُجُوْهِكُمْ  مِ نْكُمْ مِ نَ الْغَاۤئِطِ اوَْ لٰمَسْتُمُ النِ سَاۤءَ 

 عَلَّكُمْ  مَا يرُيِْدُ الله ليَِجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِ نْ حَرجٍَ وَّلٰكِنْ يُّريِْدُ ليُِطَهِ ركَُمْ وَليِتُِمَّ نعِْمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَ  ۗ  وَايَْدِيْكُمْ مِ نْهُ 
 ﴾٦تَشْكُرُوْنَ ﴿

“Wahai orang-orang yang beriman, apabila kamu berdiri hendak melaksanakan salat, 
maka basuhlah wajahmu dan tanganmu sampai ke siku serta usaplah kepalamu dan 
(basuh) kedua kakimu sampai kedua mata kaki. Jika kamu dalam keadaan junub, mandilah. 
Jika kamu sakit, dalam perjalanan, kembali dari tempat buang air (kakus), atau menyentuh 
perempuan, lalu tidak memperoleh air, bertayamumlah dengan debu yang baik (suci); 
usaplah wajahmu dan tanganmu dengan (debu) itu. Allah tidak ingin menjadikan bagimu 
sedikit pun kesulitan, tetapi Dia hendak membersihkan kamu dan menyempurnakan 
nikmat-Nya bagimu agar kamu bersyukur”. (QS. Al-Maidah: 6). 
 Di sini sebabnya sama yaitu adanya hadas dan keinginan untuk shalat tetapi 



47 - Mutlaq dan Muqayyad dari Segi Hukum, Lafadz, dan Sebab Hukumnya Sama atau Berbeda 

 

 
 

 
 

hukumnya berbeda yaitu membasuh tangan pada wudhu sampai siku dan menyapu 
tangan pada tayamum, jadi masing-masing tetap pada tempatnya (sesuai dengan 
fungsinya masing-masing). Ulama Syafi’iyah mewajibkan menyapu tangan anggota 
tayamum sampai dengan mata siku bukan berarti ia tidak konsekuen dengan 
pendapatnya sendiri, melainkan disebabkan adanya suatu hadis yang dapat dijadikan 
qarinah bahwa batas anggota tayamum itu sampai siku. 

4. Hukum dan sebabnya berbeda, maka yang mutlaq tidak dapat dibawa kepada muqayyad. 
(Nabilah, 2023). Contohnya dalam QS. Al-Maidah ayat 38: 

ا ايَْدِيَ هُمَا جَزاَۤءً   ﴾ ٣٨عَزيِْ زٌ حَكِيْمٌ ﴿ وَاللهۗ  بِاَ كَسَبَا نَكَالاً مِ نَ اللهِ  ۗ  وَالسَّارقُِ وَالسَّارقَِةُ فاَقْطعَُوْۤ
“Pencuri laki-laki dan pencuri perempuan potonglah tangan keduanya sebagai 

pembalasan dari apa yang t    elah mereka kerjakan dan sebagai siksaan dari Allah. 

Allah Mahaperkasa lagi Mahabijaksana”. 
Dan dalam QS. Al-Maidah ayat 6: 

ا اِذَا قُمْتُمْ اِلَٰ الصَّلٰوةِ فاَغْسِلُوْا وُجُوْهَكُمْ وَايَْدِيَكُمْ اِلَٰ الْمَراَ يَ ُّهَا الَّذِيْنَ اٰمَنُ وْۤ
 فِقِ وَامْسَحُوْا بِرُءُوْسِكُمْ  يٰٰۤ

تُمْ جُنُ بًا فاَطَّهَّرُوْا ۗ  وَارَْجُلَكُمْ اِلَٰ الْكَعْبَيِْ  ى اوَْ عَلٰى سَفَرٍ اوَْ جَاۤءَ اَحَدٌ   ۗ  وَاِنْ كُن ْ تُمْ مَّرْضٰۤ  وَاِنْ كُن ْ
 فَ لَمْ تََِدُوْا مَاۤءً فَ تَ يَمَّمُوْا صَعِيْدًا طيَِ بًا فاَمْسَحُوْا بِوُجُوْهِكُمْ  مِ نْكُمْ مِ نَ الْغَاۤئِطِ اوَْ لٰمَسْتُمُ النِ سَاۤءَ 

 ليَِجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِ نْ حَرجٍَ وَّلٰكِنْ يُّريِْدُ ليُِطَهِ ركَُمْ وَليِتُِمَّ نعِْمَتَهُ عَلَيْكُمْ   مَا يرُيِْدُ الله ۗ  وَايَْدِيْكُمْ مِ نْهُ 
      ﴾٦لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُوْنَ ﴿

“Wahai orang-orang yang beriman, apabila kamu berdiri hendak melaksanakan salat, 
maka basuhlah wajahmu dan tanganmu sampai ke siku serta usaplah kepalamu dan 
(basuh) kedua kakimu sampai kedua mata kaki. Jika kamu dalam keadaan junub, mandilah. 
Jika kamu sakit, dalam perjalanan, kembali dari tempat buang air (kakus), atau menyentuh 
perempuan, lalu tidak memperoleh air, bertayamumlah dengan debu yang baik (suci); 
usaplah wajahmu dan tanganmu dengan (debu) itu. Allah tidak ingin menjadikan bagimu 
sedikit pun kesulitan, tetapi Dia hendak membersihkan kamu dan menyempurnakan 
nikmat-Nya bagimu agar kamu bersyukur”. (QS. Al-Maidah: 6). 
 Maka lafal aidiyahuma pada ayat pertama adalah muthlaq dan lafal aidiyakum ilal marafiqi pada 
ayat kedua adalah muqayyad. Dalam kasus ini hukumnya berbeda yaitu hukum potong 
tangan dan hukum membasuh tangan. Dari segi sebabnya pun berbeda yaitu yang pertama 
karena mencuri dan yang kedua karena keinginan untuk melaksanakan shalat sesudah 
berhadas. Jadi dalam hal ini masing-masing tetap pada tempatnya, yang muthlaq tetap 
mutlaq dan yang muqayyad tetap muqayyad (muthlaq tidak dibawa kepada muqayyad). 
(Pulungan, 2019) Kedua ayat yang sudah disebutkan di atas, memiliki perbedaan baik 
dari segi sebab maupun hukumnya. 
 

Kaidah-Kaidah Mutlaq dan Muqayyad serta Implementasinya dalam Hukum Keluarga 
1. Kaidah-kaidah Mutlaq dan Muqayyad 

 Secara bahasa, lafaz mutlaq dapat berarti sesuatu yang tidak ada batasannya atau 
tidak terikat (ma khala min al-qayyidi). Dari akar yang sama lahir kata thalaq, yakni 
lepasnya hubungan suami istri sehingga keduanya sudah tidak mempunyai ikatan. Lafaz 
mutlaq adalah suatu lafaz yang menunjukkan atas dalil-dalil yang mencakup seluruh 
jenis. Al-Bananiy mendefinisikan lafaz mutlaq sebagai suatu lafaz yang menunjukkan 
kepada sesuatu yang maknanya tanpa terikat oleh batasan tertentu. Sedangkan lafaz 
muqayyad adalah sesuatu yang muncul secara mutlaq dalam teks Al-Qur’an akan tetap 
berada dalam status kemutlakannya selama tidak ada nash lain yang melakukan 
pembatasan terhadap kemutlakannya itu. Demikian juga sebaliknya, status nash yang 



48 - Mutlaq dan Muqayyad dari Segi Hukum, Lafadz, dan Sebab Hukumnya Sama atau Berbeda 

 

 
 

 
 

muqayyad itu akan tetap dalam kemuqayyadannya. Artinya apabila terdapat teks yang 
bersifat mutlaq, kemudian ditemukan teks lain yang menqqayyadkannya, maka statusnya 
akan berubah menjadi tidak mutlaq lagi. 

 الْاَصْلُ ابِْ قَاءاُلْمُطْلَقِ بَلاَ اِطْلاقَِهِ حَيْثُ يُ رَدُّ مَا يقُِيْ 
“Hukum asal adalah menetapkan mutlaq pada kemutlakannya, hingga ada dalil yang 
mengikatnya (menjadikan muqayyad)”. 
 Kaidah bahwa yang mutlaq dikembalikan ke yang muqayyad, dirumuskan sebagai 
berikut: “Jika terdapat satu dalil yang menunjukkan pembatasan (taqyid) terhadap yang 
mutlaq, maka dalil yang mutlaq itu harus dibawa kepada yang muqayyad, dan jika ada 
dalil yang mentaqyidkan, maka ia tetap dalam kemutlaqannya, yang mutlaq tetap dalam 
kemutlaqannya dan yang muqayyad tetap dalam kemuqayyadannya, karena Allah SWT 
berbicara kepada kita dengan bahasa Arab. Konkritnya ialah apabila Allah SWT telah 
menetapkan sesuatu (hukum) dengan sifat atau syarat, kemudian terdapat hukum lain 
secara mutlaq, maka mengenai yang mutlaq itu harus dipertimbangkan. Dan jika ia tidak 
mempunyai hukum pokok, yang kepadanya ia dikembalikan, kecuali hukum yang 
muqayyad, maka ia harus ditaqyidkan dengannya. Tetapi jika ia mempunyai hukum pokok 
yang lain selain muqayyad, maka mengembalikannya kepada salah satu dari keduanya 
tidaklah lebih baik daripada mengembalikan kepada yang lainnya”. (Kaharudidin, 2019) 
 Kaidah ini biasa dikenal di kalangan ulama sebagai “haml al-muthlaq ‘ala al-
muqayyad”, membawa yang mutlaq kepada yang muqayyad. Muhammad Abu Zahrsah 
yang menyatakan bahwa apabila dalam Al-Quran ditemukan suatu nash yang muqayyad 
dan di tempat lain secara mutlaq, maka yang mutlaq harus dibawa kepada yang 
muqayyad. Sebab di antara keduanya merupakan satu kesatuan. Alasan kedua, bahwa 
orang arab itu lebih suka menggunakan teks yang mutlaq jika telah ada muqayyad karena 
hal yang demikian itu telah memadai di samping agar perkataan itu padat dan ringkas, 
sebagaimana tercantum dalam QS. Qaf ayat 17: 

مَالِ قَعِيْدٌ ﴿  ﴾١٧اِذْ يَ تَ لَقَّى الْمُتَ لَقِ يِٰ عَنِ الْيَمِيِْ وَعَنِ الشِ 
“(Ingatlah) ketika dua malaikat mencatat (perbuatannya). Yang satu duduk di sebelah 
kanan dan yang lain di sebelah kiri”. 
 Apabila pembatasan lafaz mutlaq tanpa dalil tersebut tidak dapat dilakukan, maka 
harus terdapat dalil yang lain, akan tetapi baik dalam kitab atau pun dalam sunah tidak 
terdapat nash yang menunjukkan demikian. Qiyas mengharuskan terhapusnya apa yang 
dikehendaki oleh lafaz mutlaq, yang bebas dari tuntutan, dengan melakukan sesuatu yang 
termasuk dalam ruang lingkup lafaz mutlaq. Dan yang demikian adalah naskh 
(pembatalan) sedangkan nash tidak dapat dinaskh oleh qiyas. 
 Az-Zarkasyi menambahkan pendapatnya, apabila terdapat dalil bahwa mutlaq telah 
dibatasi, maka yang mutlaq dibawa kepada muqayyad. Namun, jika tidak terdapat dalil, 
maka mutlaq tidak boleh dibawa kepada muqayyad, ia tetap dalam kemutlakannya dan 
yang muqayyad pun tetap dalam keterbatasannya. Sebab Allah SWT berfirman kepada 
kita dengan bahasa Arab. Konkritnya ialah apabila Allah SWT telah menetapkan sesuatu 
(hukum) dengan sifat atau syarat kemudian terdapat pula ketetapan lain yang bersifat 
mutlaq, maka mengenai yang mutlaq itu harus dipertimbangkan. Jika ia tidak mempunyai 
hukum pokok, yang kepadanya ia dikembalikan, selain dari hukum yang muqayyad, maka 
ia wajib ditaqyidkan dengannya. Tetapi jika mempunyai hukum pokok yang lain selain 
muqayyad, maka mengembalikannya kepada salah satu dari keduanya tidak lebih baik 
dari pada mengembalikan kepada yang lain. (Arif, 2023) 
 

2. Implementasi Mutlaq dan Muqayyad dalam Hukum Keluarga 
 Dalam ushul fiqh, konsep mutlaq dan muqayyad berfungsi untuk menentukan suatu 
ketentuan hukum yang berlaku secara umum atau dibatasi oleh syarat tertentu. 
Penerapan kedua konsep ini menjadi penting dalam hukum keluarga, khususnya dalam 



49 - Mutlaq dan Muqayyad dari Segi Hukum, Lafadz, dan Sebab Hukumnya Sama atau Berbeda 

 

 
 

 
 

pengaturan hak dan kewajiban suami istri, agar pelaksanaan hukum tetap sejalan dengan 
prinsip keadilan dan kepatutan. 
a. Lafaz mutlaq dilihat dalam QS. At-Talaq ayat 6: 

تُمْ مِ نْ وُّجْدكُِمْ وَلَا تُضَاۤرُّوْهُنَّ لتُِضَيِ قُوْا عَلَيْهِنَّ    .....اَسْكِنُ وْهُنَّ مِنْ حَيْثُ سَكَن ْ
“Tempatkanlah mereka (para istri) di mana kamu bertempat tinggal menurut 
kemampuanmu dan janganlah kamu menyusahkan mereka untuk menyempitkan 
(hati) mereka.....”. 

Ayat ini menegaskan bahwa suami berkewajiban menempatkan istri di 
tempat tinggal sesuai dengan kemampuan yang dimilikinya, baik berupa rumah milik 
sendiri maupun rumah sewa. Ketentuan ini memberikan ruang bagi suami dengan 
mempertimbangkan kondisi ekonomi masing-masing. 

b. Lafaz Muqayyad dilihat dalam QS. Al-Baqarah ayat 233: 

 .....وَعَلَى الْمَوْلُوْدِ لَهُ رزِْقُ هُنَّ وكَِسْوَتُُنَُّ بَِلْمَعْرُوْفِ  
“Dan kewajiban ayah menanggung nafkah dan pakaian mereka dengan cara yang 
patut.....”. 

Ayat ini menyatakan bahwa kewajiban nafkah berupa makanan dan pakaian 
harus diberikan dengan cara yang ma‘ruf. Kata ma‘ruf berfungsi sebagai pembatas 
agar pelaksanaan nafkah dilakukan secara patut dan wajar, tidak berlebihan 
sehingga memberatkan suami, serta tidak pula terlalu sedikit hingga mengabaikan 
hak istri. 

 Dengan demikian, implementasi mutlaq dan muqayyad dalam nafkah istri 
mencerminkan prinsip keseimbangan dalam hukum keluarga antara kewajiban suami, 
kemampuan ekonomi, dan standar kepatutan yang berlaku dalam masyarakat. 

Kesimpulan 

 Muthlaq dan muqayyad memiliki peranan penting dalam memahami dan menerapkan 
hukum Islam. Muthlaq merujuk pada hukum yang bersifat umum dan tidak terikat pada syarat-syarat 
tertentu, sedangkan muqayyad merujuk pada hukum yang memiliki batasan atau syarat khusus yang 
harus dipenuhi. Pemahaman terhadap kedua konsep ini menjadi sangat penting karena 
menunjukkan bahwa hukum tidak selalu bersifat kaku atau berlaku secara mutlak dalam segala 
kondisi. Sebaliknya, terdapat berbagai pertimbangan dan kondisi yang mempengaruhi 
penerapannya. Dalam hukum Islam, muthlaq merepresentasikan prinsip-prinsip dasar yang bersifat 
universal, sementara muqayyad mengakomodasi ketentuan-ketentuan khusus dan pengecualian 
yang disesuaikan dengan konteks spesifik. 
 Penerapan kedua konsep ini, memungkinkan terciptanya keseimbangan antara kepastian 
hukum dan fleksibilitas dalam sistem hukum. Di satu sisi, muthlaq memberikan landasan hukum 
yang universal dan adil bagi semua pihak. Di sisi lain, muqayyad memungkinkan adanya 
pertimbangan khusus dan penyesuaian terhadap dinamika kebutuhan masyarakat serta 
perkembangan zaman. Pemahaman tentang konsep muthlaq dan muqayyad tidak terbatas pada 
kajian hukum Islam saja, melainkan juga dapat diterapkan dalam berbagai disiplin ilmu seperti 
filsafat dan kebijakan publik. Dengan demikian, kedua konsep ini tidak hanya berfungsi sebagai 
panduan dalam penetapan hukum, tetapi juga menjadi fondasi untuk mewujudkan keadilan yang 
selaras dengan nilai-nilai luhur yang dianut oleh masyarakat. 

Ucapan Terima Kasih 

Penulis mengucapkan terima kasih kepada semua pihak yang telah memberikan dukungan 
dan kontribusi dalam pelaksanaan serta penyelesaian penelitian ini. Secara khusus, penulis 
menyampaikan apresiasi kepada Ibu Dr. Hj. Zulbaidah, M.Ag. selaku dosen pengampu Kaidah Hukum 



50 - Mutlaq dan Muqayyad dari Segi Hukum, Lafadz, dan Sebab Hukumnya Sama atau Berbeda 

 

 
 

 
 

Keluarga atas bimbingan, arahan, dan masukan yang sangat berharga selama proses penelitian dan 
penulisan artikel ini. Penulis juga berterima kasih kepada seluruh pihak yang telah menyediakan 
fasilitas dan dukungan teknis. Selain itu, penghargaan disampaikan kepada pihak pendukung lain, 
jika ada atas bantuan dan kerja samanya.  

Referensi 

Al-Qattan, M. N. (2016). Studi Ilmu-Ilmu Qur’an. Bogor: Litera AntarNusa. 
Arif, M., Bahagia, R., Asmuni, Anggraini, T. (2023). Kaidah-Kaidah Kebahasaan (Al-Qawaid Al-

Lughawiyyah). Jurnal Salman (Sosial dan Manajemen), 2(1), 69. 
Firmansyah, M. D., Yusuf, K. M., Alwizar. (2025). Kaedah Tafsir: Kaedah Mutlaq dan Muqayyad. Jurnal 

Ar Ruman, 2(1), 127. 
Kaharuddin, Z. (2019). Mutlak dan Muqayyad. Jurnal Syahadah, 7(1), 3. 
Kementrian Agama RI. Al-Qur’an dan Terjemahannya. Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an. 
Linda Novianti. (2021). Politik Hukum Indonesia yang Berkaitan dengan Statuta Roma dalam

 Penegakkan Pelanggaran Hak Minoritas, Jurnal Khazanah Hukum, 3(1), 34-46. 

Nabilah, W. (2023). Implikasi Penunjukkan Lafaz Mutlaq dan Muqayyad Dalam Epistemologi 
Penetapan Hukum Ulama Mazhab. Jurnal Integrasi Ilmu Syariah, 4(2), 4. 

Pulungan, E. N. (2019). Mutlaq dan Muqayyad Sebagai Metode Istinbat Hukum Dari Al-Quran dan 
Hadis. Jurnal Tazkiya, 8(1), 6-11. 

Rajiah. (2013). Al-Mutlaq dan Al-Muqayyad Dalam Hukum Islam. Jurnal Pilar, 2(2), 168-172. 
Zulbaidah. (2025). Ushul Fiqh Kaidah-Kaidah Lughawiyah (Hukum Keluarga). Bandung: Liventurindo. 
Zulbaidah. (2025). Ushul Fiqh Kaidah-Kaidah Tasyri'iyah (Hukum Keluarga). Bandung:
 Liventurindo 


