40 - Mutlaq dan Mugayyad dari Segi Hukum, Lafadz, dan Sebab Hukumnya Sama atau Berbeda

GERECHTIKEIT JOURNAL
Vol 01, No. 02, 2025, pp. 40-50

https://journal.inacexter.com/index.php/gerechtikieit
©International Academic Research Center

Mutlaq dan Muqayyad dari Segi Hukum, Lafadz, dan Sebab
Hukumnya Sama atau Berbeda

Amung Turhamun?, Elsya Alza Nuraisyah?, Gan Malik Hudaya Kusumahs3, Imam Zam-Zami 4,
Silma Anees Anjani 5
12345 Fakultas Syariah Dan Hukum, Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung,
JL. A. H. Nasution No. 105, Bandung, 40614, Indonesia
* Corresponding Author : amungtrhmn29@gmail.com, elsyaalza970@gmail.com, ganmalik176@gmail.com,
imamzhamzhami@gmail.com, aneesanjani@gmail.com

Abstrak: Penelitian ini mengkaji konsep muthlaq dan muqayyad dalam ushul figih sebagai aspek krusial
untuk memahami interpretasi nash syariah Al-Qur’an dan Hadis. Permasalahan utama adalah risiko kesalahan
ijtihad akibat generalisasi berlebihan atau pembatasan yang tidak tepat dalam penerapan hukum Islam, yang
dapat mengganggu keselarasan dengan tujuan syariat. Tujuan penulisan adalah mengeksplorasi konsep ini
secara komprehensif, meliputi definisi, hukum, macam-macam, kaidah-kaidah, serta implikasi dalam hukum
keluarga, untuk memberikan panduan akurat dalam implementasi syariat. Metode penelitian menggunakan
pendekatan deskriptif-analitik berbasis pustaka (library research), dengan analisis isi terhadap sumber
normatif seperti Al-Qur’an, Hadis, dan literatur ushul figih klasik-modern, serta penerapan kaidah seperti
haml al-muthlaq ‘ala al-muqayyad. Hasil penelitian menunjukkan bahwa muthlaq merujuk pada ungkapan
tanpa batasan, sedangkan muqayyad terikat syarat tertentu; hukum keduanya berlaku sesuai dalalahnya,
dengan kaidah membawa muthlaq ke mugayyad jika hukum dan sebab sama, serta implementasinya dalam
hukum keluarga, seperti nafkah istri, menekankan keseimbangan antara kewajiban universal dan
pertimbangan spesifik untuk mencapai keadilan.

Kata Kunci: Ushul Fiqih, Mutlag, Muqayyad, Al-Qur’an, Hadist, Lafadz, Hukum Keluarga Islam.

Pendahuluan

Ushul figih merupakan bidang studi fundamental dalam hukum Islam yang bertujuan
memahami prinsip-prinsip dasar dari sumber utama syariat, yakni Al-Qur'an dan Hadis. Kedua
sumber ini tidak hanya menyediakan panduan kehidupan, tetapi juga menampilkan keragaman
dalam ungkapan dan makna yang memerlukan interpretasi agar hukum yang dihasilkan selaras
dengan tujuan Allah SWT dan Rasul-Nya. Sepanjang sejarah, ulama seperti Imam Syafi’i dan Abu
Hanifah telah merumuskan berbagai teknik penafsiran untuk menjamin ketepatan dan keselarasan
implementasi syariat di tengah dinamika sosial. Tanpa wawasan mendalam tentang metode-
metode ini, risiko kesalahan dalam ijtihad dapat meningkat, sehingga ushul figih berfungsi sebagai
jembatan antara teks nash dan realitas kehidupan umat Islam.

Salah satu aspek krusial dalam menginterpretasi nash syariah adalah analisis karakteristik
ungkapan, yang mencakup dimensi seperti sifat umum, khusus, terikat, dan bebas. Ungkapan dalam
nash sering kali saling terkait dan melengkapi, sehingga penafsiran yang keliru dapat menyebabkan
penyimpangan hukum. Ulama menekankan pentingnya memperhatikan ciri-ciri ini untuk
menghindari generalisasi berlebihan atau pembatasan yang tidak tepat, yang pada akhirnya
memastikan penerapan syariat tetap relevan dan adil di berbagai konteks zaman.

Dalam konteks karakteristik ungkapan, sifat umum (‘am) merujuk pada pernyataan yang
mencakup semua subjek tanpa kecuali, sedangkan sifat khusus membatasi pada subjek tertentu.
Sementara itu, sifat muqayyad dan muthlaq berkaitan dengan apakah ungkapan dibebani oleh
batas, persyaratan, atau atribut tambahan. Pemahaman terhadap aspek-aspek ini membantu


mailto:amungtrhmn29@gmail.com
mailto:elsyaalza970@gmail.com
mailto:ganmalik176@gmail.com
mailto:imamzhamzhami@gmail.com
mailto:aneesanjani@gmail.com

41 - Mutlaq dan Mugayyad dari Segi Hukum, Lafadz, dan Sebab Hukumnya Sama atau Berbeda

menyatukan nash-nash yang tampak bertentangan, seperti ketika satu ayat menetapkan hukum
secara luas, tetapi ayat lain membatasinya, sehingga hukum akhirnya menjadi lebih spesifik.

Secara lebih mendalam, konsep muthlag dan muqayyad adalah komponen utama dari
kaidah lughawiyah dalam ushul fiqih, di mana muthlaq adalah ungkapan yang lepas dari segala
batasan, sehingga hukumnya berlaku secara universal tanpa restriksi. Sebaliknya, muqayyad
adalah ungkapan yang terikat pada kondisi atau persyaratan tertentu, yang menyempitkan cakupan
hukum. Konsep ini sering muncul dalam praktik, seperti ketika perintah shalat dinyatakan secara
muthlaq di Al-Qur’an, namun dibatasi oleh Hadis yang merinci syarat wudhu dan waktu spesifik.

Signifikansi pemahaman muthlag dan mugayyad terletak pada kemampuan
menyinkronkan nash-nash yang berbeda, sehingga mencegah kesalahpahaman dalam pelaksanaan
hukum syariat. Tanpa wawasan ini, umat Islam berpotensi memperluas hukum yang seharusnya
terbatas atau sebaliknya, yang dapat merusak integritas ajaran Islam. Oleh karena itu, jurnal ini
akan mengeksplorasi konsep ini secara komprehensif, mulai dari definisi, macam-macam, serta
implikasi hukum, untuk menyediakan bimbingan yang akurat dalam implementasi syariat sesuai
kehendak Allah SWT dan Rasul-Nya.

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan metodologi deskriptif-analitik untuk mengkaji konsep muthlaq
dan muqgayyad dalam ushul figih, dengan penekanan pada aspek hukum, lafaz, dan sebab
hukumnya yang sama atau berbeda. Jenis penelitian ini adalah konseptual berbasis pustaka
(library research), yang bertujuan menganalisis konsep-konsep teoritis tanpa pengumpulan data
empiris lapangan. yang berorientasi pada pemahaman mendalam terhadap objek kajian. Data
penelitian diperoleh melalui teknik studi literatur dan observasi, kemudian dianalisis
menggunakan metode analisis isi untuk mengidentifikasi pola, makna, dan substansi yang
relevan. (Novianti, 2021) Pendekatan ini diterapkan melalui kajian teks normatif seperti Al-
Qur’an, Hadi dan literatur ushul figih klasik juga modern. Data dikumpulkan dari perpustakaan
digital, kitab referensi, dan jurnal ilmiah. Metode analisis meliputi analisis isi dengan mekanisme
sistematis: identifikasi lafaz muthlaq dan mugayyad; perbandingan perbedaan hukum, lafaz, dan
sebab melalui ayat-Hadis; penerapan kaidah seperti haml al-muthlaq ‘ala al-muqayyad;
implementasi dalam hukum keluarga serta penyimpulan implikasi praktis. Pendekatan ini
memastikan analisis yang komprehensif, objektif, dan selaras dengan prinsip ushul figih, sehingga
memberikan panduan akurat untuk memahami dinamika hukum Islam. Selain itu, validitas
temuan diperkuat melalui analisis sumber yang dilakukan secara literatif untuk memastikan
konsistensi antara teori ushul figih dengan aplikasi praktis dalam konteks sosial-kultural
kontemporer.

Hasil dan Pembahasan
Pengertian Muthlaq dan Mugayyad

Kata mutlag menurut bahasa yang berarti sesuatu yang dilepas/tidak terikat. Secara
etimologi lafaz mutlaq adalah isim maf’ul dari asal atlaqo-yuqliqu-itlaaqon-fahuwa mutlaqun yang
artinya sesuatu yang tidak ada batasannya. (Firmansyah, 2025) Menurut ahli ushul figih, mutlaq
adalah sebagai lafaz yang memberi petunjuk terhadap maudhu’nya (sasaran penggunaan lafal) tanpa
memandang kepada satu, banyak atau sifatnya, tetapi memberi petunjuk kepada hakikat sesuatu
menurut apa adanya. Misalnya, rajulun (seorang laki-laki), rijalun, (banyak laki-laki), kitabun (buku).
Contoh lafal mutlag dalam nash dapat diamati dari lafal ragabah yang terdapat dalam QS. Al-
Mu]adalah ayat 3:

Oilazgt 2805 € Lﬂwd\ﬂ&iﬁjjﬂ}usblbwdj °”‘gﬁwuwjﬁjmdmj
g 5 Sl G s



42 - Mutlaq dan Mugayyad dari Segi Hukum, Lafadz, dan Sebab Hukumnya Sama atau Berbeda

“Orang-orang yang menzhihar istri mereka, kemudian mereka hendak menarik kembali apa
yang mereka ucapkan, maka (wajib atasnya) memerdekan seseorang budak sebelum kedua
suami istri itu bercampur. Demikianlah yang diajarkan kepada kamu, dan Allah Maha
Mengetahui apa yang kamu kerjakan”.

Ayat ini menjelaskan tentang kaffarat zhihar bagi suami yang menyerupakan istrinya
dengan ibunya dengan memerdekannya budak. Ini dipahami dari ungkapan ayat “maka
merdekakanlah seorang budak”.

Lafaz raqabah diatas adalah muthlaq karena ini tidak diiringi dengan sifat apapun,
apakah perintah untuk membebaskan budak sebagai kaffarat zhihar tersebut meliputi
pembebasan seorang budak yang mencakup segala jenis budak, baik yang mukmin atau yang
kafir. Pemahaman ini didukung pula pemakaian kata ragabah pada ayat di atas merupakan
bentuk nakirah dalam konteks positif.

Sedangkan muqayyad menurut bahasa berarti ikatan yang menghalangi sesuatu
memiliki kebebasan gerak. (Firmansyah, 2025) Menurut istilah, muqayyad adalah lafaz yang
menunjukkan suatu satuan dalam jenisnya yang dikaitkan dengan sifat tertentu. Misalnya,
ungkapan rajulun iraki (seorang laki-laki asal Irak), hamba sahaya yang beriman. Contohnya
QS. An-Nisa, ayat 92: .

b @ » 2 P P P > @ P o o. P
A Eaded B Bl A A0 et B4 I 2agtilles NI GBS (B O LB O g

-

A\

=z

e e & . » . 2.8 . Lo . & s .3 o
Ciad Ga O Olsiaiads i 3358 ishs S 348 235 3a O87OB 13517 T ) il
PR . c . o% or hom @ PR B s
B a el 12 ] 558 Oabs 4 525 T ) Raled B8 B s oS
. & ‘.z
£ATH LSS 0 05 O @ (2 &35
“Tidak patut bagi seorang mukmin membunuh seorang mukmin, kecuali karena tersalah (tidak
sengaja). Siapa yang membunuh seorang yang beriman secara tidak sengaja (tersalah) maka
hendaklah memerdekakan seorang hamba sahaya yang beriman dan (membayar) tebusan
yang diserahkan kepada keluarganya (terbunuh), kecuali jika mereka (keluarga terbunuh)
membebaskan pembayaran. Jika dia (terbunuh) dari kaum yang memusuhimu, padahal dia
orang beriman, (hendaklah pembunuh) memerdekakan hamba sahaya mukminat. Jika dia
(terbunuh) dari kaum (kafir) yang ada perjanjian (damai) antara mereka dengan kamu,
(hendaklah pembunuh) membayar tebusan yang diserahkan kepada keluarganya serta
memerdekakan hamba sahaya mukminah. Siapa yang tidak mendapatkan (hamba sahaya)
hendaklah berpuasa dua bulan berturut-turut sebagai (ketetapan) cara bertobat dari Allah.
Allah Maha Mengetahui lagi Mahabijaksana”.

Lafaz raqabah (hamba sahaya) dalam ayat ini terikat dengan (menggunakan) kata
“beriman” sebagai qayyidnya. Jadi, ayat ini memerintahkan kepada orang yang membunuh
seorang mukmin secara tidak sengaja untuk memerdekan hamba sahaya yang beriman dan
tidak sah memerdekan hamba yang tidak beriman.

Dari penjelasan sebelumnya diketahui bahwa perbedaan antara mutlaq dengan
mugayyad, bahwa mutlag menunjuk kepada hakikat sesuatu tanpa ada suatu keterangan
yang mengikatnya dan tanpa memperhatikan satuan serta jumlah. Misalnya, lafal raqabah
yang terdepat dalam QS. Al-Mujadalah ayat 3 di atas adalah bentuk mutlaq karena tidak
diikuti sifat apapun. Jadi, ayat ini memerintahkan memerdekakan budak dalam bentuk
apapun, baik mukmin atau bukan mukmin. Sementara muqayyad menunjuk kepada hakikat
sesuatu, tetapi mempertimbangkan beberapa hal, yaitu jumlah (kuantitas), sifat atau
keadaan, seperti pada contoh di atas.

Hukum Mutlaq dan Muqayyad
Lafaz mutlag dan muqgayyad masing-masing menunjukkan kepada makna yang qat’i
dalalahnya. Oleh karena itu, apabila lafaz tersebut mutlak harus diamalkan menurut
mutlaqnya. Jika lafaz itu muqayyad harus diamalkan menurut mugayyadnya. Yang demikian

®©



43 - Mutlaq dan Mugayyad dari Segi Hukum, Lafadz, dan Sebab Hukumnya Sama atau Berbeda

itu berlaku selama belum ada dalil yang memalingkannya. Artinya dari mutlaq ke muqgayyad

dan dari muqayyad ke mutlaq. (Zulbaidah, 2025) Contohnya sebagai berikut:

1. Lafaz mutlak yang harus diamalkan sesuai dengan mutlaqnya karena tidak ada dalil lain
yang memalingkannya, artinya ke muqayyad. Sebagaimana dalam QS. An-Nisa ayat 23

tentang wanita-wanita yang haram dinikahi:
2

waY‘WJcY‘&%” 5 “/5“?9 J‘r{‘l‘wﬁ'
W‘&f&-?éd‘éb‘d-'%"rﬁbc\&wu‘sr&“gﬁéuu 1ig o

=

YYE L h3aE O O Jwvuuww}m’”;i;;u\j V&

“Diharamkan atas kamu (menikahi) ibu-ibumu, anak-anak perempuanmu, saudara-
saudara perempuanmu, saudara-saudara perempuan ayahmu, saudara-saudara
perempuan ibumu, anak-anak perempuan dari saudara laki-lakimu, anak-anak perempuan
dari saudara perempuanmu, ibu yang menyusuimu, saudara-saudara perempuanmu
sesusuan, ibu istri-istrimu (mertua), anak-anak perempuan dari istrimu (anak tiri) yang
dalam pemeliharaanmu dari istri yang telah kamu campuri, tetapi jika kamu belum
bercampur dengan istrimu itu (dan sudah kamu ceraikan), tidak berdosa bagimu
(menikahinya), (dan diharamkan bagimu) istri-istri anak kandungmu (menantu), dan
(diharamkan pula) mengumpulkan (dalam pernikahan) dua perempuan yang bersaudara,
kecuali (kejadian pada masa) yang telah lampau. Sesungguhnya Allah adalah Maha
Pengampun lagi Maha Penyayang”.

2. Lafaz mutlaq yang ada dalil lain yang menyebabkan ia menjadin muqayyad. Sebagaimana
dalam QS. An-Nisa ayat 11 tentang kewarlsan

LJJ:J.@U n:m\d}, [Mgufdb "‘c/o‘ﬂ\b&;wvfb‘ﬂj\z;&&°}

.. p . %,,w ez s o T .

dii .5_\/ Lt Jv\.«mj‘ u.é“.é.:\.t- 3_: }1/ { b‘a;‘“ \/glg sv\}:\j - ',l{&!’ RIS A
: 42 R l Soa 13 wi/ﬁ/:"/é“’/ }&o/aao/c."’/ 271
:J"f &M\ 4n 3}\.9 05> 2 | 4.5 dgdb ’ul.‘«’ﬂ 4e 3 oj.ﬂ 4)s J.Sj 4 U,Q Qp 09 i

z. g'c,«ﬂ..

GhREp S v,<J S8 2l Op R Y DnsalEs 1035 3G oo s .),u
é
1 p LSs Wl 08 @ &y 1

“Allah mensyariatkan (mewajibkan) kepadamu tentang (pembagian warisan untuk) anak-
anakmu, (yaitu) bagian seorang anak laki-laki sama dengan bagian dua orang anak
perempuan. Jika anak itu semuanya perempuan yang jumlahnya lebih dari dua, bagian
mereka dua pertiga dari harta yang ditinggalkan. Jika dia (anak perempuan) itu seorang
saja, dia memperoleh setengah (harta yang ditinggalkan). Untuk kedua orang tua, bagian
masing-masing seperenam dari harta yang ditinggalkan, jika dia (yang meninggal)
mempunyai anak. Jika dia (yang meninggal) tidak mempunyai anak dan dia diwarisi oleh
kedua orang tuanya (saja), ibunya mendapat sepertiga. Jika dia (yang meninggal)
mempunyai beberapa saudara, ibunya mendapat seperenam. (Warisan tersebut dibagi)
setelah (dipenuhi) wasiat yang dibuatnya atau (dan dilunasi) utangnya. (Tentang) orang
tuamu dan anak-anakmu, kamu tidak mengetahui siapa di antara mereka yang lebih
banyak manfaatnya bagimu. Ini adalah ketetapan Allah. Sesungguhnya Allah adalah Maha
Mengetahui lagi Mahabijaksana”.

Lafaz washiyyatiy disini adalah mutlaq tanpa ada batasan apakah wasiat itu seperdua,
sepertiga atau seluruh harta peninggalan. Akan tetapi di tempat lain ada hadits Rasulullah
saw yang menggambarkan bahwa Saad ibn Abi Waqqas bertanya kepada Rasulullah saw



44 - Mutlaq dan Muqayyad dari Segi Hukum, Lafadz, dan Sebab Hukumnya Sama atau Berbeda

dalam suatu dialog ketika beliau mengunjunginya waktu ia sakit, berapa seharusnya ia
berwasiat terhadap harta bendanya. Rasulullah saw menjawab:

w8 Elbg Bl

“Sepertiga dan sepertiga itu banyak....”. (Hadits Riwayat Al-Bukhari, kitab Al-Janaiz no.
1295, dan Muslim, kitab Al-Washiyyah no. 1628).

Hadits ini membatasi wasiat itu hanya sampai sepertiga saja, tidak boleh lebih.
Dengan demikian, wasiat dalam ayat di atas menjadi muqayyad dengan adanya hadits
Saad ibn Abi Waqgas tersebut. (Zulbaidah, 2025)

3. Lafaz mugayyad yang tetap atas muqgayyadnya karena tidak ada dalil lain yang
menghapuskan batasannya. Contohnya dalam QS. Al- Mu]adalah ayat 3-4:

S35 ¢ Sk i ﬁ&ﬁjﬁ}&bﬁbwdﬁﬁ?ﬁwwvﬁﬁba%
£ s O3l G 5 4 Othedd

“Orang-orang yang menzihar istrinya kemudian menarik kembali apa yang telah mereka
ucapkan wajib memerdekakan seorang budak sebelum kedua suami istri itu berhubungan

badan. Demikianlah yang diajarkan kepadamu. Allah Mahateliti terhadap apa yang kamu
kerjakan”. (QS. Al- Mu]adalah 3).

Olis G5 b s 18 Ot 51 43 1y i 353 poad 34§ 1
Gep 2l Ole dﬂﬁﬁj -::Ijj:s;m 504 J.bj 35 AL 155 S0

“Siapa yang tidak mendapatkan (hamba sahaya) wajib berpuasa dua bulan berturut-turut
sebelum keduanya berhubungan badan. Akan tetapi, siapa yang tidak mampu, (wajib)
memberi makan enam puluh orang miskin. Demikianlah agar kamu beriman kepada Allah
dan Rasul-Nya. Itulah ketentuan-ketentuan Allah. Orang-orang kafir mendapat azab yang
pedih”. (QS. Al-Mujadalah: 4).

Pelaksanaan kiffarat zhihar dengan memerdekakan budak dan puasa yang diberi
batasan berturut-turut selama dua bulan dan harus dilakukan sebelum kedua suami istri
bercampur adalah muqayyad dengan ketentuan-ketentuan tersebut.

4. Lafaz muqayyad yang tidak menjadi muqayyad lagi karena ada dalil lain yang
menghapuskan batasannya itu. Contohnya pada firman Allah SWT. dalam QS. An-Nisa
ayat 23 tentang wanita-wanita yang haram dinikahi

&iiéﬁjoé"y\chmuy’“j’ SRLGPART J‘VQ‘WF
55 gt s 0 s i
wuﬂ‘éb*d-\%rﬂ;cuyuus desigied 06 O ué ww
g s il 68 @ B B0l 36 e 3 e 35 B, S

“Diharamkan atas kamu (menikahi) ibu-ibumu, anak-anak perempuanmu, saudara-
saudara perempuanmu, saudara-saudara perempuan ayahmu, saudara-saudara
perempuan ibumu, anak-anak perempuan dari saudara laki-lakimu, anak-anak perempuan
dari saudara perempuanmu, ibu yang menyusuimu, saudara-saudara perempuanmu
sesusuan, ibu istri-istrimu (mertua), anak-anak perempuan dari istrimu (anak tiri) yang
dalam pemeliharaanmu dari istri yang telah kamu campuri, tetapi jika kamu belum
bercampur dengan istrimu itu (dan sudah kamu ceraikan), tidak berdosa bagimu
(menikahinya), (dan diharamkan bagimu) istri-istri anak kandungmu (menantu), dan
(diharamkan pula) mengumpulkan (dalam pernikahan) dua perempuan yang bersaudara,



45 - Mutlaq dan Mugayyad dari Segi Hukum, Lafadz, dan Sebab Hukumnya Sama atau Berbeda

kecuali (kejadian pada masa) yang telah lampau. Sesungguhnya Allah adalah Maha
Pengampun lagi Maha Penyayang”.

Lafaz raba ibukumullati (anak tirimu) adalah muthlaq yang diberi batasan dengan
dua batasan, yang pertama (yang berada dalam pemeliharaanmu) yang ibunya sudah
dicampuri dan batasan yang kedua yaitu “ibunya sudah dicampuri” tetap diamalkan
selama ibunya belum dicampuri. Jika sudah dicampuri hukumnya haram. (Zulbaidah,
2025)

Batasan pertama tidak dipegang sebagai muqayyad ialah penegasan Allah bahwa
halalnya anak tiri dinikahi jika ibunya belum dicampuri dengan firman-Nya:

o~ <2 % 2o 0%
e U8 96 2 s 1280 1 00
“Maka jika kamu belum mencampuri mereka (atau menyentuh mereka), maka tidak ada

dosa atas kamu (untuk menceraikan mereka).”
Jika haramnya dikaitkan dengan beradanya dalam pemeliharaan ayah tiri, maka

tentulah Allah berfirman:
o}o///f}/ff); aﬂo/./ ’f}f.o//o), . N
Sle #6236 030 28851388 s e 3 S0 4 0B
“Maka jika mereka (anak-anak tiri) udak berada dalam pemeliharaanmu dan kamu belum
mencampuri ibu mereka maka tidak berdosalah kalian.”

Firman Allah yang demikian itu tidak ada maka hukumnyapun tetap seperti yang
diterangkan di atas.

Macam-Macam Muthlaq dan Muqayyad
Muthlag dan muqayyad apabila mempunyai hukum dan sebab yang sama maka
muthlaq harus dibawa kepada mugayyad, sebaliknya bila hukum dan sebabnya tidak sama
maka yang muthlaq tidak dibawa kepada yang mugayyad, dalam hal ini muthlaq dan
mugayyad dapat ditinjau dari berbagai bentuknya, sebagai berikut :
1. Hukum dan sebab sama, maka yang muthlaq dibawa kepada muqayyad, sebagaimana
firman Allah dalam QS. Al-An’am ayat 145:

IR uwuswwuﬁvumwgw&u}é‘ bl i1 b
53 Bl 55 5% ¢ 6 38 sl ol Ou 8 el Lt 1 23, 96 s

§reop
“Katakanlah, “Tidak aku peroleh dalam wahyu yang diwahyukan kepadaku sesuatu yang
diharamkan memakannya bagi yang ingin memakannya, kecuali (daging) hewan yang
mati (bangkai), darah yang mengalir, daging babi karena ia najis, atau yang disembelih
secara fasik, (yaitu) dengan menyebut (nama) selain Allah. Akan tetapi, siapa pun yang
terpaksa bukan karena menginginkannya dan tidak melebihi (batas darurat), maka
sesungguhnya Tuhanmu Maha Pengampun lagi Maha Penyayang”.

Lafal au damam adalah mutlaq dan lafazh masfuhan au lahma pada adalah mugayyad.
Hukum keduanya sama yaitu “pengharaman darah” dan sebabnya juga sama yaitu
“bahayanya darah” karena kedua-duanya sama maka yang mutlaq dibawa kepada yang
mugayyad, yang muqgayyad dijadikan penjelasan bagi yang muthlaq. Jadi yang
diharamkan ialah “darah yang mengalir” Sedangkan hati dan limpa tidak haram
dimakan- (Rajjah, 2013)

2. Hukumnya sama dan berbeda sebab, maka menurut Abu Hanifah dan kawan-kawannya
yang mutlaq tidak dibawa kepada yang muqgayyad
Ayat mutlaq dalam QS. Al-Mujadalah ayat 3:

B Lﬂwd‘ﬁ&:’ujﬁ}uﬁbj@@dﬁﬁz?ﬁwwwﬁbu%



46 - Mutlaq dan Muqayyad dari Segi Hukum, Lafadz, dan Sebab Hukumnya Sama atau Berbeda

g s O3l G 5 o O3hedd
“Orang-orang yang menzihar istrinya kemudian menarik kembali apa yang telah mereka

ucapkan wajib memerdekakan seorang budak sebelum kedua suami istri itu berhubungan
badan. Demikianlah yang diajarkan kepadamu. Allah Mahateliti terhadap apa yang kamu

kerjakan”.
Ayat muqayyad dalam QS. An-N isa ayat 92:
g ‘usj wj.a ”"jj"j;;._e" Y ;}3.3 ? ”"' “ias Y\ pf yJ K s

b\f&biiﬁ@iﬁ; 55 0 5»}33&53 VQ juw 235 5e OO0 y&eﬁ 5/‘ RIETEI!
c o - & o % C.,/ 9 ,,/../ P 21, @ T Yaifow o870, o}f"/ ? 0% o
s Az (t ool gl J‘j Al L;‘ il ‘“:U dLW‘ sl pgw s G

&
20l - (204 sh( T(EL i v L0700 (448 o0,
%QY% L«.:/g."-\.o.éff ) dl% L M‘d‘\.’mbﬂ %F"J'GM

N—

-

“Tidak patut bagi seorang mukmin membunuh seorang mukmin, kecuali karena tersalah
(tidak sengaja). Siapa yang membunuh seorang mukmin karena tersalah (hendaklah)
memerdekakan seorang hamba sahaya mukmin dan (membayar) tebusan yang diserahkan
kepada keluarganya (terbunuh), kecuali jika mereka (keluarga terbunuh) membebaskan
pembayaran. Jika dia (terbunuh) dari kaum yang memusuhimu, padahal dia orang
beriman, (hendaklah pembunuh) memerdekakan hamba sahaya mukminat. Jika dia
(terbunuh) dari kaum (kafir) yang ada perjanjian (damai) antara mereka dengan kamu,
(hendaklah pembunuh) membayar tebusan yang diserahkan kepada keluarganya serta
memerdekakan hamba sahaya mukminah. Siapa yang tidak mendapatkan (hamba sahaya)
hendaklah berpuasa dua bulan berturut-turut sebagai (ketetapan) cara bertobat dari
Allah. Allah Maha Mengetahui lagi Mahabijaksana”.

Kedua ayat di atas berisi hukum yang sama, yaitu pembebasan budak. Sedangkan
sebabnya berbeda, ayat pertama karena zhihar dan ayat kedua karena pembunuhan tidak
sengaja (kekeliruan). (Rajjah, 2013)

3. Hukum berbeda dan sebabnya sama, maka tidak dibawa muthlaq kepada yang muqayyad,
kecuali ada dalil yang lain. Contohnya hukum berwudhu dan tayamum. (Manna’ Khalil al-
Qattan, 2016) Pada wudhu tangan wajib dibasuh sampai mata siku sedangkan pada
tayamum hanya menyapu tangan atau mutlag. Contoh dalam QS. Al- Maidah ayat 6:

5 ey 3 el ) sty /3’% 526 sl Jy ek gl 0 gL
Ielels § i S 5 e Sipdt s Sy -:::::::-OLj;Qs Jy oS

25 5;3) [EERT LA s}m;yubv\;ru;u\w °\bw\”;.<¢

LD &t s 0 5 05 03 0 s 0 g B 0

g s

“Wahai orang-orang yang beriman, apabila kamu berdiri hendak melaksanakan salat,
maka basuhlah wajahmu dan tanganmu sampai ke siku serta usaplah kepalamu dan
(basuh) kedua kakimu sampai kedua mata kaki. Jika kamu dalam keadaan junub, mandilah.
Jika kamu sakit, dalam perjalanan, kembali dari tempat buang air (kakus), atau menyentuh
perempuan, lalu tidak memperoleh air, bertayamumlah dengan debu yang baik (suci);
usaplah wajahmu dan tanganmu dengan (debu) itu. Allah tidak ingin menjadikan bagimu
sedikit pun kesulitan, tetapi Dia hendak membersihkan kamu dan menyempurnakan
nikmat-Nya bagimu agar kamu bersyukur”. (QS. Al-Maidah: 6).

Di sini sebabnya sama yaitu adanya hadas dan keinginan untuk shalat tetapi



47 - Mutlaq dan Muqayyad dari Segi Hukum, Lafadz, dan Sebab Hukumnya Sama atau Berbeda

hukumnya berbeda yaitu membasuh tangan pada wudhu sampai siku dan menyapu
tangan pada tayamum, jadi masing-masing tetap pada tempatnya (sesuai dengan
fungsinya masing-masing). Ulama Syafiiyah mewajibkan menyapu tangan anggota
tayamum sampai dengan mata siku bukan berarti ia tidak konsekuen dengan
pendapatnya sendiri, melainkan disebabkan adanya suatu hadis yang dapat dijadikan
garinah bahwa batas anggota tayamum itu sampai siku.

4. Hukum dan sebabnya berbeda, maka yang mutlaq tidak dapat dibawa kepada muqayyad.
(Nabilah, 2023). Contohnya dalam QS. Al-Maidah ayat 38:

Gy AP S e A5 o IS LS sl Wganl 15ak36 512015 G120
“Pencuri laki-laki dan pencuri perempuan potonglah tangan keduanya sebagai
pembalasan dari apa yang t elah mereka kerjakan dan sebagai siksaan dari Allah.

Allah Mahaperkasa lagi Mahabijaksana”.
Dan dalam QS. Al-Maidah ayat 6:

L3 sty 3 el ) 2S5l 5 °**Wu°,w\¢\°°"s>\\ su,JJng:b
bs;ujs,wdujs@afvi:fub ..... \j;,gjauﬁ;rj’fbb ..... W&Jsg\
@?ywuws 34555 50 1344 208 5 usszbqug
B/V/D F.;J/;f LQ}CJ} (‘;&J&M \.» ..... mvgj.kjb
%1%&3;&:&

“Wahai orang-orang yang beriman, apabila kamu berdiri hendak melaksanakan salat,
maka basuhlah wajahmu dan tanganmu sampai ke siku serta usaplah kepalamu dan
(basuh) kedua kakimu sampai kedua mata kaki. Jika kamu dalam keadaan junub, mandilah.
Jika kamu sakit, dalam perjalanan, kembali dari tempat buang air (kakus), atau menyentuh
perempuan, lalu tidak memperoleh air, bertayamumlah dengan debu yang baik (suci);
usaplah wajahmu dan tanganmu dengan (debu) itu. Allah tidak ingin menjadikan bagimu
sedikit pun kesulitan, tetapi Dia hendak membersihkan kamu dan menyempurnakan
nikmat-Nya bagimu agar kamu bersyukur”. (QS. Al-Maidah: 6).

Maka lafal aidiyahuma pada ayat pertama adalah muthlaq dan lafal aidiyakum ilal marafigi pada
ayat kedua adalah mugayyad. Dalam kasus ini hukumnya berbeda yaitu hukum potong
tangan dan hukum membasuh tangan. Dari segi sebabnya pun berbeda yaitu yang pertama
karena mencuri dan yang kedua karena keinginan untuk melaksanakan shalat sesudah
berhadas. Jadi dalam hal ini masing-masing tetap pada tempatnya, yang muthlaq tetap
mutlaq dan yang muqayyad tetap muqayyad (muthlaq tidak dibawa kepada muqayyad).
(Pulungan, 2019) Kedua ayat yang sudah disebutkan di atas, memiliki perbedaan baik
dari segi sebab maupun hukumnya.

Kaidah-Kaidah Mutlaq dan Muqayyad serta Implementasinya dalam Hukum Keluarga
1. Kaidah-kaidah Mutlaq dan Muqayyad

Secara bahasa, lafaz mutlaq dapat berarti sesuatu yang tidak ada batasannya atau
tidak terikat (ma khala min al-qayyidi). Dari akar yang sama lahir kata thalaq, yakni
lepasnya hubungan suami istri sehingga keduanya sudah tidak mempunyai ikatan. Lafaz
mutlaq adalah suatu lafaz yang menunjukkan atas dalil-dalil yang mencakup seluruh
jenis. Al-Bananiy mendefinisikan lafaz mutlaq sebagai suatu lafaz yang menunjukkan
kepada sesuatu yang maknanya tanpa terikat oleh batasan tertentu. Sedangkan lafaz
mugayyad adalah sesuatu yang muncul secara mutlaq dalam teks Al-Qur’an akan tetap
berada dalam status kemutlakannya selama tidak ada nash lain yang melakukan
pembatasan terhadap kemutlakannya itu. Demikian juga sebaliknya, status nash yang



48 - Mutlaq dan Mugayyad dari Segi Hukum, Lafadz, dan Sebab Hukumnya Sama atau Berbeda

mugayyad itu akan tetap dalam kemugayyadannya. Artinya apabila terdapat teks yang
bersifat mutlaq, kemudian ditemukan teks lain yang menqqayyadkannya, maka statusnya
akan berubah menjadi tidak mutlaq lagi.

a o, < ° <o 0 ° Zo . 0
ot B 3 Eis bl g sl @) )

“Hukum asal adalah menetapkan mutlaq pada kemutlakannya, hingga ada dalil yang
mengikatnya (menjadikan muqayyad)”.

Kaidah bahwa yang mutlaq dikembalikan ke yang muqayyad, dirumuskan sebagai
berikut: “Jika terdapat satu dalil yang menunjukkan pembatasan (taqyid) terhadap yang
mutlaq, maka dalil yang mutlaq itu harus dibawa kepada yang muqayyad, dan jika ada
dalil yang mentaqyidkan, maka ia tetap dalam kemutlagannya, yang mutlaq tetap dalam
kemutlaqgannya dan yang muqayyad tetap dalam kemuqayyadannya, karena Allah SWT
berbicara kepada kita dengan bahasa Arab. Konkritnya ialah apabila Allah SWT telah
menetapkan sesuatu (hukum) dengan sifat atau syarat, kemudian terdapat hukum lain
secara mutlaq, maka mengenai yang mutlaq itu harus dipertimbangkan. Dan jika ia tidak
mempunyai hukum pokok, yang kepadanya ia dikembalikan, kecuali hukum yang
muqayyad, maka ia harus ditaqyidkan dengannya. Tetapi jika ia mempunyai hukum pokok
yang lain selain muqayyad, maka mengembalikannya kepada salah satu dari keduanya
tidaklah lebih baik daripada mengembalikan kepada yang lainnya”. (Kaharudidin, 2019)

Kaidah ini biasa dikenal di kalangan ulama sebagai “haml al-muthlaq ‘ala al-
muqayyad”, membawa yang mutlaq kepada yang muqayyad. Muhammad Abu Zahrsah
yang menyatakan bahwa apabila dalam Al-Quran ditemukan suatu nash yang muqayyad
dan di tempat lain secara mutlagq, maka yang mutlaq harus dibawa kepada yang
mugayyad. Sebab di antara keduanya merupakan satu kesatuan. Alasan kedua, bahwa
orang arab itu lebih suka menggunakan teks yang mutlaq jika telah ada muqayyad karena
hal yang demikian itu telah memadai di samping agar perkataan itu padat dan ringkas,
sebagaimana tercantum dalam QS. Qaf ayat 17:

£V B2 JeE o3 i o i H Y
“(Ingatlah) ketika dua malaikat mencatat (perbuatannya). Yang satu duduk di sebelah
kanan dan yang lain di sebelah kiri”.

Apabila pembatasan lafaz mutlaq tanpa dalil tersebut tidak dapat dilakukan, maka
harus terdapat dalil yang lain, akan tetapi baik dalam kitab atau pun dalam sunah tidak
terdapat nash yang menunjukkan demikian. Qiyas mengharuskan terhapusnya apa yang
dikehendaki oleh lafaz mutlaq, yang bebas dari tuntutan, dengan melakukan sesuatu yang
termasuk dalam ruang lingkup lafaz mutlaq. Dan yang demikian adalah naskh
(pembatalan) sedangkan nash tidak dapatdinaskh oleh giyas.

Az-Zarkasyi menambahkan pendapatnya, apabila terdapat dalil bahwa mutlaq telah
dibatasi, maka yang mutlaq dibawa kepada muqayyad. Namun, jika tidak terdapat dallil,
maka mutlaq tidak boleh dibawa kepada muqayyad, ia tetap dalam kemutlakannya dan
yang muqayyad pun tetap dalam keterbatasannya. Sebab Allah SWT berfirman kepada
kita dengan bahasa Arab. Konkritnya ialah apabila Allah SWT telah menetapkan sesuatu
(hukum) dengan sifat atau syarat kemudian terdapat pula ketetapan lain yang bersifat
mutlag, maka mengenai yang mutlaq itu harus dipertimbangkan. Jika ia tidak mempunyai
hukum pokok, yang kepadanya ia dikembalikan, selain dari hukum yang muqayyad, maka
ia wajib ditaqyidkan dengannya. Tetapi jika mempunyai hukum pokok yang lain selain
mugayyad, maka mengembalikannya kepada salah satu dari keduanya tidak lebih baik
dari pada mengembalikan kepada yang lain. (Arif, 2023)

Implementasi Mutlaq dan Muqayyad dalam Hukum Keluarga

Dalam ushul figh, konsep mutlaq dan muqayyad berfungsi untuk menentukan suatu
ketentuan hukum yang berlaku secara umum atau dibatasi oleh syarat tertentu.
Penerapan kedua konsep ini menjadi penting dalam hukum keluarga, khususnya dalam



49 - Mutlaq dan Mugayyad dari Segi Hukum, Lafadz, dan Sebab Hukumnya Sama atau Berbeda

pengaturan hak dan kewajiban suami istri, agar pelaksanaan hukum tetap sejalan dengan
prinsip keadilan dan kepatutan.
a. Lafaz mutlaq dilihat dalam QS. At-Talaq ayat 6:

7 o Rur, B g 8087 A \J. oF 08 ow o2 . A o o & 280 1
----- Sedle 15aad BASUAS Y3 35055 55 (S S B BARSC]
“Tempatkanlah mereka (para istri) di mana kamu bertempat tinggal menurut
kemampuanmu dan janganlah kamu menyusahkan mereka untuk menyempitkan
(hati) mereka.....”.
Ayat ini menegaskan bahwa suami berkewajiban menempatkan istri di
tempat tinggal sesuai dengan kemampuan yang dimilikinya, baik berupa rumah milik
sendiri maupun rumah sewa. Ketentuan ini memberikan ruang bagi suami dengan

mempertimbangkan kondisi ekonomi masing-masing.
b. Lafaz Muqayyad dilihat dalam QS. Al-Bagarah ayat 233:

Soemo T 8%, g st 2T ool (4.

----- Sl §85055 65, 4 o315 e

“Dan kewajiban ayah menanggung nafkah dan pakaian mereka dengan cara yang
patut....”.

Ayat ini menyatakan bahwa kewajiban nafkah berupa makanan dan pakaian
harus diberikan dengan cara yang ma‘ruf. Kata ma‘ruf berfungsi sebagai pembatas
agar pelaksanaan nafkah dilakukan secara patut dan wajar, tidak berlebihan
sehingga memberatkan suami, serta tidak pula terlalu sedikit hingga mengabaikan
hak istri.

Dengan demikian, implementasi mutlag dan muqayyad dalam nafkah istri
mencerminkan prinsip keseimbangan dalam hukum keluarga antara kewajiban suami,
kemampuan ekonomi, dan standar kepatutan yang berlaku dalam masyarakat.

Kesimpulan

Muthlag dan muqayyad memiliki peranan penting dalam memahami dan menerapkan
hukum Islam. Muthlaq merujuk pada hukum yang bersifat umum dan tidak terikat pada syarat-syarat
tertentu, sedangkan mugayyad merujuk pada hukum yang memiliki batasan atau syarat khusus yang
harus dipenuhi. Pemahaman terhadap kedua konsep ini menjadi sangat penting karena
menunjukkan bahwa hukum tidak selalu bersifat kaku atau berlaku secara mutlak dalam segala
kondisi. Sebaliknya, terdapat berbagai pertimbangan dan kondisi yang mempengaruhi
penerapannya. Dalam hukum Islam, muthlag merepresentasikan prinsip-prinsip dasar yang bersifat
universal, sementara muqayyad mengakomodasi ketentuan-ketentuan khusus dan pengecualian
yang disesuaikan dengan konteks spesifik.

Penerapan kedua konsep ini, memungkinkan terciptanya keseimbangan antara kepastian
hukum dan fleksibilitas dalam sistem hukum. Di satu sisi, muthlag memberikan landasan hukum
yang universal dan adil bagi semua pihak. Di sisi lain, muqayyad memungkinkan adanya
pertimbangan khusus dan penyesuaian terhadap dinamika kebutuhan masyarakat serta
perkembangan zaman. Pemahaman tentang konsep muthlaq dan muqayyad tidak terbatas pada
kajian hukum Islam saja, melainkan juga dapat diterapkan dalam berbagai disiplin ilmu seperti
filsafat dan kebijakan publik. Dengan demikian, kedua konsep ini tidak hanya berfungsi sebagai
panduan dalam penetapan hukum, tetapi juga menjadi fondasi untuk mewujudkan keadilan yang
selaras dengan nilai-nilai luhur yang dianut oleh masyarakat.

Ucapan Terima Kasih
Penulis mengucapkan terima kasih kepada semua pihak yang telah memberikan dukungan

dan kontribusi dalam pelaksanaan serta penyelesaian penelitian ini. Secara khusus, penulis
menyampaikan apresiasi kepada Ibu Dr. Hj. Zulbaidah, M.Ag. selaku dosen pengampu Kaidah Hukum



50 - Mutlaq dan Muqayyad dari Segi Hukum, Lafadz, dan Sebab Hukumnya Sama atau Berbeda

Keluarga atas bimbingan, arahan, dan masukan yang sangat berharga selama proses penelitian dan
penulisan artikel ini. Penulis juga berterima kasih kepada seluruh pihak yang telah menyediakan
fasilitas dan dukungan teknis. Selain itu, penghargaan disampaikan kepada pihak pendukung lain,
jika ada atas bantuan dan kerja samanya.

Referensi

Al-Qattan, M. N. (2016). Studi Ilmu-Ilmu Qur’an. Bogor: Litera AntarNusa.

Arif, M., Bahagia, R., Asmuni, Anggraini, T. (2023). Kaidah-Kaidah Kebahasaan (Al-Qawaid Al-
Lughawiyyah). Jurnal Salman (Sosial dan Manajemen), 2(1), 69.

Firmansyah, M. D., Yusuf, K. M., Alwizar. (2025). Kaedah Tafsir: Kaedah Mutlaq dan Muqayyad. Jurnal
Ar Ruman, 2(1), 127.

Kaharuddin, Z. (2019). Mutlak dan Mugayyad. Jurnal Syahadah, 7(1), 3.

Kementrian Agama RI. Al-Qur’an dan Terjemahannya. Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an.

Linda Novianti. (2021). Politik Hukum Indonesia yang Berkaitan dengan Statuta Roma dalam
Penegakkan Pelanggaran Hak Minoritas, Jurnal Khazanah Hukum, 3(1), 34-46.

Nabilah, W. (2023). Implikasi Penunjukkan Lafaz Mutlaq dan Muqayyad Dalam Epistemologi
Penetapan Hukum Ulama Mazhab. Jurnal Integrasi [lmu Syariah, 4(2), 4.
Pulungan, E. N. (2019). Mutlaq dan Muqayyad Sebagai Metode Istinbat Hukum Dari Al-Quran dan
Hadis. Jurnal Tazkiya, 8(1), 6-11.
Rajiah. (2013). Al-Mutlaq dan Al-Muqayyad Dalam Hukum Islam. Jurnal Pilar, 2(2), 168-172.
Zulbaidah. (2025). Ushul Figh Kaidah-Kaidah Lughawiyah (Hukum Keluarga). Bandung: Liventurindo.
Zulbaidah. (2025). Ushul Figh Kaidah-Kaidah Tasyri'iyah (Hukum Keluarga). Bandung:
Liventurindo



